


إسلامية شهرية
        تصدر عن

 المكتب العربي
بالجماعة الإسلامية 
الأحمدية العالمية،

المملكة المتحدة

رئيس التحرير
أبو حمزة التونسي

هيئة التحرير
عبد المؤمن طاهر
عبد المجيد عامر

محمد طاهر نديم
محمد أحمد نعيم

مير أنجم برويز

الهيئة الإدارية
نصير أحمد قمر

منير أحمد جاويد
عبد الماجد طاهر

مشرف الموقع
نفيس أحمد قمر

الاتصالات:

Al Taqwa,
22 Deer Park Road,

 London SW19 3TL,
 United Kingdom

e:   info@altaqwa.net

استرلينيا  جنيها   20 السنوي  الاشتراك 

أو ما يعادل ذلك بالعملة الصعبة

تكتب الحوالات المصرفية والبريدية 

ASI.Ltdباسم

© جميع الحقوق محفوظة 
للشركة الإسلامية الدولية

ISSN 1352 - 9463

ــواد  ــات والم ــة المعلوم ــوى جهدهــا لضــان دق ــة التق ــذل مجل ــؤولية: تب ــاء المس إخ
المنشــورة عــر منصاتهــا، والتــي هــي نتــاج ســعي كاتبهــا إلى إبــداء وجهــة نظــره انطلاقــا مــن أســس 

الجماعــة الإســامية الأحمديــة التــي لا يملــك حــق تمثيلهــا ســوى ســيدنا المســيح الموعــود والإمــام 

المهــدي )عليــه الصــاة والســام( ومــن بعــده خلفائــه الأطهــار حــرًا، فتحظــى المــادة بالموافقــة 

عــى النــر بقــدر مــا يوفَّــق كاتبهــا للبحــث والتمحيــص، إلا أن مجلــة التقــوى لا تقــدم أي ضــان 

ــح أو ضمنــي حــول مــا تنــره مــن مــواد، وإن كانــت تســعى بنفســها للتأكــد مــن دقتهــا.  صري

ــل الجماعــة  لــذا فــإن أي خطــأ قــد يصــدر مــن الكاتــب فهــو عــى مســؤوليته الشــخصية، ولا تحَُمَّ

الإســامية الأحمديــة أو إدارة »التقــوى« تبَِعَاتــه.

غ
�ل�
�� �غ

��لِ�هِ �مِ�ا
كِ �ى ��بِ

ِ
���عُ��ل

ْ
��ل    ا

��لِ�ه  ��عَ�ا
ِ

�ى �بِ��ب
ِ
��ب

ُّ
��د
ْ
��ل  ا

ِ ��ب ���شِ            كِ

��لِ�هِ عَ�ا ���� ِ
ُ ��ب

ع
�لي� ��مِ

ِ
�بِ�يْ ��ب          �حِ����سُ

��لِ�ههِ
آ
��وِا �يعْ�هِ 

ِ
�وا �عِ��ل

ُّ
       ���عَ��ل

�ي�دٌ. ��كِ �ِ��مِ�ي�دٌ  �مِ��بِ
��بِّ �هِ�لي�مِ. اإ راِ

��بمبْ �لِ  اإِ
� �ى اآ

ِ
��وِ �عِ��ل �هِ�لي�مِ  راِ

��بمبْ �ى اإِ
ِ
�يِ �عِ��ل

ْ
�ي
ِّ
��  ��ِ���ل

ِ
�م
ِ

�دٍ   ��ك
َّ
��م

ِ
�لِ  �مُ��

� �ى  اآ
ِ
�دٍ  ��و �عِ��ل

َّ
��م

ِ
�ى �مُ��

ِ
�لِّ �عِ��ل

�مِّ ����ِ
ُ

�ه
ِّ

��ل��ل ا

�ي�دٌ. ��كِ �ِ��مِ�ي�دٌ  �مِ��بِ
��بِّ �هِ�لي�م. اإ رِا

ْ
�ب �لِ  اإِ

� �ى اآ
ِ
��وِ �عِ��ل �هِ�لي�م ِ  رِا

ْ
�ب �ى اإِ

ِ
�يِ �عِ��ل

ْ
�رِ���ك ��  ��بِ�ا

ِ
�م
ِ

�دٍ  ��ك
َّ
��م

ِ
�لِ �مُ��

� �ى اآ
ِ
�دٍ  ��وِ �عِ��ل

َّ
��م

ِ
�ى  �مُ��

ِ
 �عِ��ل

ْ
رِك �مِّ  ��بِ�ا

ُ
�ه

ِّ
��ل��ل  ا

هِ
ِّ
لل  ا

ُ
�ل
�
�و

�دٌ رِ��سُ
ِّ
هُ �مُ��مبَ�م

ِّ
لل  ا

�ل�اِّ
�
�ههِ اإِ

ِٰ
��ل  اإِ

�ل�اِ
�

هِ
ِّ
لل  ا

ُ
�ل
�
�و

�دٌ رِ��سُ
ِّ
هُ �مُ��مبَ�م

ِّ
لل  ا

�ل�اِّ
�
�ههِ اإِ

ِٰ
��ل  اإِ

�ل�اِ
�

"التقوى" النسخة الإلكترونية

                           altaqwa.net

مواد دينية، ثقافية،
 تاريخية وعلمية في غاية الأهمية.



المحتويات
يونيو  2025                  المجلد  38                 العدد   2

كلمة التقوى
الحب الحقيقي والتوبة الحقيقية

2

tdtdفي رحاب القرآن
معيار العقل في ضبط خُلُق الرضا والغضب

4

من نسائم الروضة النبوية الشريفة
الحج المبرور عملية استغفار وتوبة حقيقية

8

هكذا تكلم المسيح الموعود
علاقة التكامل بين الروح والجسد

9

33

ذو الحجة ومحرم  1446 هـ      /حزيران  - يونيو  2025

وْبَةِ وَالِاسْتِغْفَارِ فِي ضَوْءِ مَعَانِي صِفَاتِ  حَقِيقَةُ التَّ

اللهِ الحُسْنَى  خطبة الجمعة 2023/08/25م

خواطر من البقاع المقدسة
  د.أسامة عبد العظيم

10

جانب من حقيقة الإسلام دينا وسلوكا  
فتحي عبد السلام )رحمه الله(

24

الَّدين، والحل الإسلامي للمشكلة  النفسي جراء  الَّدين، والحل الإسلامي للمشكلة العبء  النفسي جراء  العبء 

من جهتينمن جهتين               أحمد دانيال عارف ود أحمد دانيال عارف ود.. بلال دار بلال دار
	28

خطبة عيد الاضحى الإلهامية، وشهادة تأييد 

ربانية للمسيح الموعود         ضحى أحمد

22

تعالى  باب شرعـــه الله  التوبة 
لارتقـــاء الإنســـان في المدارج 
الروحانيـــة، والحـــج تمثيـــل 
عمـــي لتلك التوبـــة، أو كما 
قـــال : "الحـــجُّ المـــرورُ 
الجنَّةُ". إلَّ  لـــه جـــزاءٌ  ليس 



الحب الحقيقي

 والتوبة الحقيقية

        التقوى         يونيو 22025 

كلمة التقوى

﴾﴿”  1

	1

الذي  المهيب،  المشهد  ذلك  الحرام،  الله  بيت  حج 
طالما يتكرر سنويا، إنما يعيد إلى الأذهان أذان الحج 
 ، الخليل  إبراهيم  سيدنا  به  صدع  الذي  الأول 
النَّاسِ بِلَْجِّ يَْتُوكَ  امتثالا للأمر الإلهي: ﴿وأََذِّنْ فِ 
رجَِالً وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَْتِيَن مِنْ كُلِّ فَجٍّ عَمِيقٍ﴾)1(. 
شعائر  في  الكامن  الإبراهيمي  الدرس  على  وعلاوة 
الفريضة المعروفة، فالحج ضمن الركائز التي ينبني عليها 
الدين، بمعنى أن دين المرء لا يكتمل إلا بأدائه، وقول 
يْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ  الله : ﴿وَلَِِّ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبـَ
من  الحج  عن  العاجزين  استثنى  وإن  سَبِيلً﴾)2(  إلِيَْهِ 
لم  فإنه  المرض،  أو  الخوف  أو  الفاقة  بسبب  أدائه، 
يستثن أحدا مطلقا من أداء الفريضة على المستويين 
امرئ  على كل  يتوجب  بحيث  والروحاني،  النفسي 
تفصله  ولو كانت  الحرام،  بالبيت  يطوف  أن  مسلم 
عنه أميال وأميال، فالحبيب تطوف روحه حول محبوبه 
واَهِمٌ  دون أن يأبه بما يفصل بينهما من مسافات. فـَ

من يظن أن موسم الحج مجرد مناسبة تاريخية يُتفل بها 
سنويا ثم ينقضي أمرها، بل هو ممارسة يومية واجبة 
على كل امرئ مسلم، حتى وإن لم يبرح مكانه صوب 
البقاع المقدسة، ولم يطف بالبيت ولم يسعَ بين الصفا 

والمروة. 
إن مشروع الله  هو إنتاج المؤمن الحقيقي الكامل، 
وقصر قيمة الحج ومعناه على الطواف بالجسد فحسب، 
إنما يفرغ تلك الشعائر المقدسة من مضمونها، الأمر 
الذي لا يُنتِج غير النفاق والمنافقين، بحيث يتعارض 
تماما مع هدف المشروع الإلهي الأعظم. وغايته التي 

نتحدث عنها.
فأي أمر عجيب ذاك الذي يجعل قلوبنا تهفو صوب 
ذي  غير  واديا  يزل  ولم  أنه كان  علما  الحرام،  البلد 

زرع؟!
  يجيبنا على هذا التساؤل سيدنا نور الدين القرشي
الخليفة الأول لسيدنا المسيح الموعود والإمام المهدي  
 فيقول في معرض حديثه عن أدائه فريضة الحج: 
ا، فقد أدركت أن الحج يأتي  »تعلمت نقطة مهمة جدًّ
كل عامٍ ويذهب في أيامٍ معدودات، لذا لا يكتسب 
أحدٌ حُبًّا وتعلقًا حقيقيًّا بهذا المكان. يمكن للمرء أن 
يستنتج ما مفاده أنه هنا في مكة، يهيم المرء ويغرق 
في حبّ الله تعالى، وهذا هو الهدف الحقيقي للحج: 
أن تفنى في محبة الله، أما ما سواه من حب فهو عابرٌ 

لا طائل منه.«)3(
لقد شرع الله  فريضة الحج تذكيرا للمؤمنين بقضايا 
ما  وكمسلمين،  النفس،  جهاد  أبرزها  من  خطيرة، 
واقتداء  تعالى  امتثالا لأمر الله  ونؤديها  إلا  فريضة  من 
الفرائض  وكشأن كافة   ، النبيين  خاتم  سيدنا  بسنة 



          أركان الإسلام             الحج                                  ﴿﴿﴿﴿﴿﴿

3

”

”

الإنسان  بذلك  تأسيا  الحج  فريضة  نؤدي  الإسلامية، 
فعل  وكيف    حضرته  قال  ماذا  فلنر   ، الكامل 
فيما يتعلق بركن الحج ومناسكه. حتى أن حضرة خاتم 

الحج  عدَّ    النبيين 
المبرور جهادا، هذا ما 
العديد  عنه  تكشف 
من الأحاديث النبوية 
الفريضة  تلك  عن 
العظيمة، فعَنْ عَائِشَةَ 
اللَُّ  رَضِيَ  المؤُْمِنِيَن  أُمِّ 
قَالَتْ:  هَا  أنَـَّ هَا  عَنـْ
نـَرىَ  اللَِّ،  رَسُولَ  يَ 
العَمَلِ،  أَفْضَلَ  الِجهَادَ 

حَجٌّ  الِجهَادِ:  أَفْضَلُ  لَكنَّ  »لَ،  قَالَ:  نَُاهِدُ؟!  أَفَلَا 
الحج  أداء شعائر  يفوق  أن  أوليس عجيبا  روُرٌ«)4(.  مَبـْ
منزلة الجهاد؟! بلى، هذا أمر عجاب حقا، ولكن إذا 
المبرور  الحج  من  فكل  العجب،  بطل  السبب  عُرِف 
غير  وأهوائها،  النفس  لثوائر  يتضمنان كبحا  والجهاد، 
أن الحج يتفوق على الجهاد في نقطة الانقطاع التام لله 
تعالى والهيام في حبه عز وجل. فالحج جهاد بحق، ويزيد 
أو  مادية  مكاسب  لأية  فيه  مكان  بألا  الجهاد  على 

غنائم دنيوية. علما أن المجاهد الحق لا يبغي من جهاده 
مغنما دنيويا أو عرضا زائلا، حتى وإن حازه فعلا.

ال﻿له  بيت  حج  مناسبة  حلول  مع  العزيز،  التقوى  قارئ 
"التقوى"  تحرير  أسرة  يسر  الحرام، 
أن تقدم باقة مقالات  متنوعة كما 
يسرها أن تُطلِعك على خطبة جمعة 
مسرور  مرزا  سيدنا  الوقت  لإمام 
أحمد )أيده الله تعالى بنصره العزيز(، 
وْبَةِ واَلِاسْتِغْفَارِ  وموضوعها حَقِيقَةُ التـَّ
  اِلله  صِفَاتِ  مَعَانِ  ضَوْءِ  فِ 
عملية  الحج  أن  باعتبار  الُحسْنَ، 
النصوح بحسب  للتوبة  إشهار علني 
لَمْ  فـَ لَِِّ  حَجَّ  »مَن  النبوي:  التعليم 

يَـرفُْثْ، ولَْ يَـفْسُقْ، رجََعَ كَيَومِ ولَدَتْهُ أُمُّهُ.«)5(

الهوامش:
1 )الحج: 28(	.
2 )آل عمران: 98(	.

	3 سيد حسنات أحمد، الحكيم نور الدين )خليفة المسيح الأول(، .
منهاج الصالحين ص 31 )النص الأصلي باللغة الأردية(

	4 أخرجه البخاري )1520(.

	5 أخرجه البخاري )1521(.

ا، فقد أدركت أن الحج يأتي كل عامٍ ويذهب في أيامٍ  »تعلمت نقطة مهمة جدًّ

معدودات، لذا لا يكتسب أحدٌ حبًّا وتعلقًا حقيقيًّا بهذا المكان. يمكن للمرء أن يستنتج 

ما مفاده أنه هنا في مكة، يهيم المرء ويغرق في حبّ الله تعالى، وهذا هو الهدف 

الحقيقي للحج: أن تفنى في محبة الله، أما ما سواه من حب فهو عابرٌ لا طائل منه«



        التقوى         يونيو 42025 

 حضرة مرزا بشير الدين محمود أحمد 

الخليفة الثاني للم�سيح  الموعود والإمام المهدي

     في رحاب القرآن

”

)مريم: 47 إلى 50(

”
تَهِ  نـْ تـَ لَْ  لَئِنْ  راَهِيمُ  إِبـْ يَ  عَنْ آلَِتِ  أَنْتَ  أَراَغِبٌ  ﴿قَالَ 

لََرْجَُنَّكَ وَاهْجُرْنِ مَلِيًّا﴾ )مريم 47(

شرح الكلمات: 
راغبٌ أنت عن آلهتي: رغِب فيه وإليه: أراده بالحرص 

عليه وأحبَّه. ورغِب عنه: أعرضَ عنه ولم يُردِْه )الأقرب(.
لعَنه؛  قذَفه؛  قتَله؛  بالحجارة؛  رماه  رجَه:  لَأرْجَُنّك: 

شتَمه؛ هجَره؛ طردَه )الأقرب(.
لا  هذا  ولكن  الزمان«،  من  »الطويل  هو  المليُّ  مَلِيًّا: 
يعني قرنً أو قرنين من الزمان، إذ يقال »مرَّ مليٌّ من الليل« 

أي »قطعةٌ منه لم تَُدّ« )انظر المنجد(. 

التفسير:
 لقد تبين من قول والد إبراهيم  هذا أن المرء 
إذا كان مؤمنًا بما يخالف الحقيقة بناء على ما سمعه من 
الآباء، ثم خالفه أحد ثارت ثائرته وأبدى الغيرة بشكل 
مذهل. أما إذا كان مؤمنًا بشيء أو منكراً له على أساس 
للدليل  خاضعًا  وغيرته  غضبه  لكان  والمنطق  البرهان 
والعقل، ولكن إذا لم يكن غضبه مبنيًّا على أساس الدليل 
والتعقل.  بالمنطق  متسمًا  أيضًا  سلوكه  يكن  لم  والعقل 
خذوا مثلًا نبينا محمدًا ، فقد جاءه المعارضون وقالوا 
 ، لـه إننا نرفض ما تقول. كان أبو جهل من أقاربه
ولكنه عارضه بشدة وصار أكبر عدو له. كما كان بين 

معيار العقل 
في ضبط 

خُلُق الرضا والغضب

 
 

                          

                          

                  

                        

           

 
 



5

”

” ”

”

أصدقائه  أيضًا من لم يصدقه. فمثلًا كان حكيم بن 
على شركه،  ولكنه ظل   ، للنبي  حزام صديقًا حميمًا 
ولم يؤمن به إلا بعد فترة طويلة. كان حكيم يحب النبي 
 حبًّا جمًّا. وذات مرة سافر إلى الشام* للتجارة، فرأى 
في السوق عباءة جميلة غالية، فقال في نفسه، رغم كفره 
 .)( إلا بمحمد  تليق  العباءة لا  إن هذه   ، بالنبي 
وكان النبي  إذّاك قد هاجر من مكة إلى المدينة. فرجع 
حكيم إلى مكة من الشام، ثم سافر من مكة إلى المدينة 
ليقدّم العباءة هدية للنبي . فجاءه وقدّمها لـه قائلًا: 
ا حتى قلت في نفسي إنها  لقد أعجبتني هذه العباءة جدًّ
لا تليق إلا بك. فقال النبي : كم ثمنه؟ قال: أي ثمن؟ 
إنما هي هدية صديق لصديق. فقال النبي : إنني أقدّر 
نفسي  على  أخذت  قد  ولكني  التقدير،  صداقتك كل 
عهدًا أني لن أقبل هدية من مشرك أبدًا. فإما أن تأخذها 
أو تأخذ ثمنها؟ فحزن حكيم حزنً شديدًا، وقال: لقد 
لا  وأنت  لك،  لُأهديها  بعيدة  أرض  من  لك  اشتريتها 
تقبلها مني، وأنا لا أريد أن يلبسها غيرك. حسنًا، إني 

  آخذ ثمنها ما دمتَ تصرّ على ذلك. فدفع له النبي
المكيين  أحمد، مسند  )مسند  العباءة.  منه  وأخذ  الثمن 

رقم الحديث 14784( 
بلغ  قد  بل  أعداء،  أيضًا  لـه   كان  النبي  أن  فترى 
ببعضهم البغض كل مبلغ. يقول الصحابي عمرو بن العاص 
منعته  أيام كفره كراهة شديدة   في  النبي  يكره  إنه كان 
حتى النظر إلى وجهه  )مسلم: كتاب الإيمان، باب كون 
البغض الشديد  الإسلام يهدم ما قبله(. وبالرغم من هذا 
من قبل الكفار لما رشُق النبّي  بالأحجار من قبل أهل 
أنا  لأرجمنّكم  غضبه:  بسبب  يقل  ولم  يغضب  لم  الطائف 
أيضًا، بل لما جاءه  ملاك وقال لـه لقد بعثني الله إليك 
لأعذّب هؤلاء القوم إن شئتَ. فلو شئتَ أطبقتُ عليهم 
 : هذا الجبل الذي أمامنا، ودمرتُّم بزلزال تدميراً. فقال
بدء  )البخاري: كتاب  أهلكتَهم فمن يؤمن بي  فإنْ  كلا، 
الخلق، باب إذا قال أحدكم آمين(. ثم دعا  ربَّه وقال: 
واغفِرْ  عنهم،  فاصفَحْ  يعلمون.  فإنهم لا  قومي  اهْدِ  اللهم 

لهم خطيئتهم. 
فبما أن النبي  كان يملك البرهان والدليل على صحة 
عقيدته، لذلك إذا غضب على أعدائه غضب بناء على 
دليل وبرهان، وإذا عفا عنهم فأيضًا على أساس من البرهان 

*  ورد في المصدر المشار إليه أنه شهد الموسم واشترى الحلة 
مــن هناك )التقوى(

 ... فلو شئتَ أطبقتُ عليهم هذا الجبل الذي أمامنا، ودمرتُّهم بزلزال 

تدميراً. فقال : كلا، فإنْ أهلكتَهم فمن يؤمن بي )البخاري: كتاب 

بدء الخلق، باب إذا قال أحدكم آمين(. ثم دعا  ربَّه وقال: اللهم 

اهْدِ قومي فإنهم لا يعلمون. فاصفَحْ عنهم، واغفِرْ لهم خطيئتهم. 



        التقوى         يونيو 62025 

”

والمنطق. وبالمثل كان إبراهيم  يملك البرهان على صحة 
معتقده، فإذا غضب على شيء غضب بناء على البرهان 
على  منطق  أو  برهان  أي  يملك  لم  أباه  ولكن  والدليل. 
عقيدته، فكان غضبه أيضًا بلا دليل. إذ لم يقل له إبراهيم 
 إلا إنها، يا أبي، أمور سيئة لا خير فيها ولا جدوى، 
فلم تصدّق ما لا دليل على صحته؟ عليك أن تصدّق أمراً 
أن  الشرك  من  فإنه  جيدًا.  ونقده  فحصه  بعد  الأمور  من 
يقبل الإنسان ما يقوله صاحبه بدون أن يفحصه وينقده. 
وكان غاية ما يُتوقع من أبيه هو أن يقول لـه: كيف تعظني 
وأنت ابن أمس! ولكنه استشاط غضبًا وأخذ يسبّ إبراهيمَ 
 ويشتمه، ويدعو عليه بالويل والثبور، ويهدده بالقتل 
والرجم والمقاطعة والطرد من البيت. بيد أنه كان أفضل من 
مشايخ اليوم، لأنه رغم غيظه الشديد فكّر أنه ابنه، فأمره 
بأن يغيب عن أنظاره لبعض الوقت حتى لا يصيبه بأذى. 
أما المشايخ عندنا فإنهم وأتباعهم قد فتّشوا عن الأحمديين 
وقتلوهم في الفتنة التي اندلعت ضدنا في 1953، حتى قالوا 
من فورة غيظهم لأتباعهم: اختطِفوا نساء الأحمديين أيضًا 
ولا ذنب عليكم! أما أبو إبراهيم فكان مشركًا حتى نهاه الله 
لـه، ولكن هذا المشرك المستشيط غضبًا يقول  الدعاء  عن 
لإبراهيم: أنا غضبان الآن، دَعْني وَحْدِي لبعض الوقت حتى 
لا أؤذيك، وأعودَ إلى صوابي. علمًا أن قوله »واهجُرْني مليًّا« 
لا يعني أن يهجره لسنين طويلة، بل المراد أن يغيب عن نظره 
لبعض الوقت حتى تهدأ ثورة غضبه. ذلك لأن لفظ المليّ، 
كما ذكرنا لدى شرح الكلمات، يعني زمنًا طويلًا وقطعة من 
الليل أيضًا، حيث يقال »مرَّ مليٌّ من الليل«، وهذا يعني أنه 
إذا كان الليل اثنتي عشرة ساعة مثلًا ومضتْ منه ستٌّ أو 
سبع ساعات مثلًا فقد مرَّ مليٌّ منه. فكان أبوه يقصد أن 

يغيب عن أنظاره لبعض الوقت حتى يزول غضبه.

غْفِرُ لَكَ رَبِّ إِنَّهُ كَانَ بِ حَفِيًّا﴾  ﴿قالَ سَلَمٌ عَلَيْكَ سَأَسْتـَ
)مريم 48(

: العالُِ يتعلم الشيءَ باستقصاء؛ المبالِغُ في  حَفِيًّا: الحفيُّ
عن  السؤالَ  والُمكثِرُ  والفرحََ،  السرورَ  والُمظهِرُ  والبرِّ،  الإكرام 

حال الرجل )الأقرب(.

التفسير:
 لما رأى إبراهيم  غيظ أبيه قال لـه إنك تثور غضبًا 
أنك لا  أنا بالرغم  أما  الباطلة،  أؤمن بآلهتك  عليّ لأني لا 
تؤمن بربي الذي هو الإله الحق فإني لا أقول إلا أن يرحمك 
الله. إنك تريد رشقي وقتلي وقذفي بين القوم، وتود أن تسبني 
وتلعنني وتقاطعني وتطردني من البيت، لأني لا أؤمن بآلهتك 
الباطلة، أما أنا فأدعو الله تعالى أن يشملك برحمته الواسعة 
أنك  الحق. لا شك  الإله  هو  الذي  بربي  تكفر  أنك  رغم 
على الخطأ، ولكن ربي قادر على أن يغفر لك زلتّك، لذلك 

سأتوسل إليه  بالمغفرة لك. 
يغمرني  ربي  أن  أي   ..حفيًّا بي  إنه كان  قال  ثم 
بالحفاوة والإكرام، ويفرح على نجاحي فرحًا عظيمًا، ويعتني 
ا، ويحزن لحزني بشدة. وعندما أنظر إلى ربي المحسن  بي جدًّ
ويمتلئ قلبي حبًّا لـه، أقول في نفسي: هناك نموذج مصغَّر لهذا 
أن أحبهما  أيضًا؛ فمن واجبي  الحب والحنان في أبي وأمي 
ليس  يقول:    إبراهيم  وكأن  والإكرام.  بالبر  وأعاملهما 
إلّي، بل  أن والديّ يحبانني ويحسنان  تعالى  مصدر حبي لله 
الحق أني حين أشاهد أن ربي يخصني بهذا الحب الجم ويتولى 
حاجاتي بهذا الشكل المدهش، أفكر أن هناك نموذجًا لهذا 
الحب والحنان في والديّ أيضًا، فمن مقتضى حبي لله تعالى 

أن أحبهما أيضًا. 
الورع  في    إبراهيم  تبوأها  التي  المكانةَ  أرفعَ  فما 



7

”

والتقوى. فمن الناس من يعمل الصالحات بالنظر إلى من هو 
دونَ، ومنهم من يعملها نظراً إلى من هو أعلى؛ وكان إبراهيم 
من الفئة الأخيرة، حيث يقول إنني لا أحب الله تعالى نتيجة 
حبي لوالديّ، بل إن الألطاف الإلهية هي التي تحفّزني على 
واللطف  الحب  أشاهد  فإني حين  أيضًا.  والديّ  أحبّ  أن 
والإكرام الذي يغمرني به محسني وربي أقول في نفسي هناك 
أن  واجبي  فمن  أيضًا،  والديّ  الإلهية في  الرحمة  نموذج لهذه 
أحبهما وأحسن إليهما. وهذا ما يدفعني لإكرامك وإجلالك 

يا أبي. وإني أدعو ربي أن يغفر لك خطيئتك، ويرحمك.

﴿وَأَعْتَزلُِكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَِّ وَأَدْعُو رَبِّ عَسَى أَلَّ 
أَكُونَ بِدُعَاءِ رَبِّ شَقِيًّا﴾ )مريم 49(

التفسير: 
فإني  قال: حسنًا،  اتركُْني وشأني،  أبوه  لـه  قال  فلما 
العيش معكم. تريدون أن تعبدوا  أنا الآخر لا أستطيع 
الأصنام، وأنا أريد أن أعبد ربي. تسخطون على عبادة 
أنا  فها  الأصنام.  بعبادة  أرضى  لا  وأنا  واحد،  رب 

أعتزلكم.
 أعتزلكم وما تَدْعون من دون الله علمًا أن قوله
لا يعني أنه أعلن اعتزاله عبادة أصنامهم في ذلك اليوم، 

فهو لم يكن يعبدها من قبل، وإنما المعنى أنه سيتركهم في 
ديارهم مع أصنامهم. وأدعو ربي .. أي سأذهب إلى 

حيث لا يُرى إلا الله تعالى. 
ثم قال عسى ألا أكون بدعاء ربي شقيًّا.. أي 
الظاهر،  في  موتي  بمثابة  ستكون  الهجرة  هذه  أن  رغم 
ومعارفي  وعشيرتي  وقومي  وطني  لترك  أضطر  حيث 
وأصدقائي، إلا أنني حين أدعو ربي الذي يحبني فسأنال 
والمواسون  والزملاء  الأصدقاء  ثانيةً  لـي  فيتيسر  بُغيتي؛ 

والقوم أيضًا.    

لَهُ  وَهَبْنَا   ِ اللَّ دُونِ  مِنْ  يَعْبُدُونَ  وَمَا  اعْتَزَلَهُمْ  ا  ﴿فلمَّ
إسِْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وكًَُّل جَعَلْنَا نَبِيًّا﴾ )مريم 50(

التفسير:
 أي أن إبراهيم  لما ترك قومه وما يعبدون من دون 

الله تعالى آتاه الله إسحاق ويعقوب.
 أما قول الله تعالى وكلًا جعلنا نبيًّا فاعلم أن لفظ 
كُـلًا يأتي للاثنين أيضًا، كما ورد هنا وفي مواضع أخرى 
إسحاق  هنا   كلًا من  والمراد  الكريم.  القرآن  من  أيضًا 
ويعقوب دون إبراهيم - عليهم السلام - إذ صار إبراهيم نبيًّا 

من قبل هذا الكلام. )يُتبع(

إنني لا أحب الله تعالى نتيجة حبي لوالديّ، بل إن الألطاف الإلهية هي التي 

والإكرام  واللطف  الحب  أشاهد  حين  فإني  أيضًا.  والديّ  أحبّ  أن  على  تحفّزني 

الإلهية  الرحمة  لهذه  نفسي هناك نموذج  أقول في  وربي  به محسني  يغمرني  الذي 

يدفعني  ما  وهذا  إليهما.  وأحسن  أحبهما  أن  واجبي  فمن  أيضًا،  والديّ  في 

ويرحمك. خطيئتك،  لك  يغفر  أن  ربي  أدعو  وإني  أبي.  يا  وإجلالك  ”لإكرامك 



﴾﴿  1

	1

        التقوى         يونيو 82025 

﴾﴿

 :

الحج المبرور عملية استغفار وتوبة حقيقية

عْتُ النبيَّ  يقولُ: "مَن حَجَّ لَِِّ فـلََمْ يـرَْفُثْ، ولَْ يـفَْسُـــقْ، رَجَعَ كَيَومِ  عن أبي هريرة  قال: سَِ
ولَدَتـْــهُ أمُُّـــهُ." )صحيح  البخاري ، كتاب الحج(

عـــن أبي هريـــرة  عـــن النـــي  قـــال: "العُمـــرةُ إلى العُمـــرةِ كفَّـــارةُ مـــا بـيَـنَْهما والحـــجُّ المبرورُ ليس 
لـــه جـــزاءٌ إلَّ الجنَّـــةُ."  )صحيـــح  البخـــاري ، كتـــاب الحج(

ُ ورَسولهُُ  خَطَبَ رَسولُ اللَِّ  النَّاسَ يوم حجة الوداع فَقالَ: "ألَ تَدْرُونَ أيُّ يوَمٍ هذا؟ قالوا: اللَّ
هِ، فَقـــالَ: أليسَ بيَومِ النَّحْـــرِ؟ قـلُْنَا: بـلََى يا رَســـولَ  يهِ بغـــرِ اسِْ أعْلـَــمُ، قـــالَ: حـــىَّ ظنَـنََّـــا أنّـَــه سَيُسَـــمِّ
، قالَ: فـــإنَّ دِمَاءكَُمْ،  ، قـــالَ: أيُّ بـلَـَــدٍ هـــذا؟ أليسَـــتْ بالبـلَْـــدَةِ الحـَــراَم؟ قـلُْنـَــا: بـلَـَــى يا رَســـولَ اللَِّ اللَِّ
وأمَْوَالَكُمْ، وأَعْراَضَكُمْ، وأبَْشَـــاركَُمْ، علَيْكُم حَراَمٌ، كَحُرْمَةِ يوَمِكُمْ هذا، في شَـــهْركُِمْ هذا، في بـلََدكُِمْ 

هـــذا، ألَ هـــلْ بـلََّغْـــتُ، قـلُْنـَــا: نـعََـــمْ، قالَ: اللَّهُمَّ اشْـــهَدْ." )صحيـــح   البخاري كتاب الحج(

ثـتَـنَْا عَائِشَـــةُ بنِْتُ طلَْحَةَ عَـــنْ عَائِشَـــةَ أمُِّ الْمُؤْمِنِيَن رَضِيَ الله  عـــنْ حَبِيـــب بـْــن أَبِ عَمْـــرَةَ قـَــالَ: حَدَّ
عَنـهَْـــا قاَلـَــتْ: قـلُْـــتُ، يَ رَسُـــولَ اِلله أَلَ نـغَْـــزُو وَنَُاهِـــدُ مَعَكُـــمْ؟ فـقََالَ: لَكِنَّ أَحْسَـــنَ الِْهَادِ وَأَجْلََهُ 
 . عْـــتُ هَـــذَا مِـــنْ رَسُـــولِ اِلله الْـَــجُّ، حَـــجٌّ مَبــْــرُورٌ. فـقََالـَــتْ عَائِشَـــةُ: فـَــاَ أدَعَُ الْـَــجَّ بـعَْـــدَ إِذْ سَِ

)صحيـــح البخـــاري، كتـــاب الحج(

عـــنْ ابـْــنِ عَبَّـــاسٍ رَضِـــيَ الله عَنـهُْمَـــا قاَل: جَـــاءَتْ امْرَأةٌَ مِـــنْ خَثـعَْمَ عَامَ حَجَّةِ الـْــوَدَاعِ قاَلَتْ: 
يَ رَسُـــولَ الله إِنَّ فَريِضَـــةَ الله عَلـَــى عِبـَــادِهِ فِ الْـَــجِّ أدَْركََـــتْ أَبِ شَـــيْخًا كَبـِــرٌ لَ يَسْـــتَطِيعُ أَنْ 
يَسْـــتَوِيَ عَلـَــى الرَّاحِلـَــةِ، فـهََـــلْ يـقَْضِـــي عَنْـــهُ أَنْ أَحُـــجَّ عَنْـــهُ قـَــال: نـعََـــمْ. )صحيـــح البخـــاري، 

كتـــاب الحج(



﴾﴿

9

على أي سنّة أُسست الكعبة

 ِ
ق

��
ْ
��ل���خَ��ل كْ��ِ��لِ ا

أِ
�قِ  ا ��حَ�ا

�ِ���ِ�� ْ���ِ�

�طِ��ِ��ى
�� ��صْ

ُ
�ا�م �دٍ  ا

ِّ
���ِ�ا �مُ��ححَ�� ِ�دِ

ّ
���سَ�ق

�م
ِّ
��وِ����حَ�ال �قحْ�هِ 

ِ
للّههُ �عِ��ل ى  ا

ِّ
سَ��ل ����

) ��ق�ث �ل�ح��د
� .« )ا ّ

��حْ�دِ��ىق
ِ
م
ْ
�ا� هِ ا

ِّ
لل �ق���خَ�هقُ ا ��لِ

���خَّ�هُ ��ِ� �اأِ
�ِ���  

�جِ
�
ْ
َ��ل

ّ
��ل�ثخ ى ا

ِ
�واٍ ��سَ��ل

ْ
�وْ ���حَ��

ِ
��وِ��ل ��قِ�عُ�وهُ  ��حَ�ا

�ِ���«

علاقة التكامل بين الروح والجسد

... إننا لا نستطيع أن نتصور مطلقا كيف تبقى الروح على حالتها الكاملة إذا حُرمت تماما من علاقتها بجسد 
ما.. مع أنها -على ما نعلم عنها- تضطرب عند كل خلل ولو بسيط يطرأ على الجسد. أفلا توضّح لنا التجارب 
اليومية أن أن صحة الجسم ضرورية لصحة الروح؟ عندما يصبح الإنسان شيخا فانيا.. تشيخ روحه أيضا وتهرم.. 
ئًا )الحج: 6(..  عْدِ عِلْمٍ شَيـْ عْلَمَ مِنْ بـَ ويختلس سارقُ الشيخوخة منه بضاعةَ علمه.. كما يقول الله تعالى: لِكَيْلا يـَ

أي عندما يصير الإنسان شيخا هرمًِا يبدو - رغم دراسته وقراءته - كأنه صار جاهلا. 
لذلك فمشاهدتنا تشكل دليلا قاطعا على أن الروح لا شيء بدون الجسم. ثم إنَّه لمن الأمور التي تهدي الإنسان 
إلى الحقيقة أنه إذا كانت الروح تستطيع القيام بذاتها بشكل مستقل عن الجسد فلماذا ربطها الله تعالى بالجسد 

الفاني عبثا دونما سبب؟
 وجدير بالاعتبار أن الله خلق البشر لرقي غير محدود، فما دام الإنسان لا يستطيع أن يحرز رقيًّا في هذه الحياة 
القصيرة بغير معونة الجسم.. فكيف يُتصور أنه سيتمكن من إحراز تلك الترقيات التي لا نهاية لها بغير مرافقة 

الجسم؟ 
إذن فإن هذه الأدلة كلها تبين - وفقًا للتعليم الإسلامي - أنه لا بد للروح من مصاحبة جسم على الدوام لأداء 
واجباتها حق الأداء. صحيح أن هذا الجسم الفاني يفارق الروح عند الموت.. ولكنها في عالم البرزخ تـُعَوضُ عنه 
بجسم آخر.. لتذوق به جزاءَ أعمالها إلى حد ما. ولا يكون ذلك الجسم من نوع هذه الأجسام.. وإنما يتكون من 
ظلمةٍ أو من نورٍ، بحسب نوعية أعمال الإنسان في هذه الدنيا، وكأن أعمال الإنسان هي التي تقوم مقام الأجسام 
في ذلك العالم. هكذا جاء في كلام الله مرارا وتكرارا حيث اعتبر بعض هذه الأجسام نورانية وبعضها ظلامية، 

تكتسب نورها أو ظلمتها من الأعمال. 
إن هذا السر، وإنْ كان في غاية العمق، إلا أنه ليس مما يرفضه العقل. فيمكن للإنسان الكامل أن ينال في نفس 
هذه الحياة كيانا نورانيًا غيَر هذا الكيان الجسماني. وفي عالم الكشوف أمثلة كثيرة من هذا القبيل. إنه من الصعب 
إيضاح هذا الأمر لذي عقل محدود؛ ولكن الذي نال نصيبا من عالم الكشف لن ينظر إلى حقيقةِ تكوُّنِ جسمٍ من 
الأعمال نظرةَ استبعادٍ وعجبٍ، بل سوف يجد فيه متعة ولذة.  )كتاب فلسفة تعاليم الإسلام ص 134 و135(



أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، 

وأشهد أن محمّدًا عبده ورسوله. أما بعد فأعوذ 

الرَّحَْن  بسْمِ الله  الرّجيم.  الشيطان  بالله من 

الرَّحَْن   * الْعَالَميَن  رَبِّ  لله  الَْمْدُ   * الرَّحيم 

كَ  كَ نعْبُدُ وَإيَّ ين * إيَّ الرَّحيم * مَالك يوْم الدِّ

الْمُسْتَقيمَ * صِراَط  راَطَ  الصِّ اهْدنَ   * نَسْتَعيُن 

عَلَيْهمْ  الْمَغْضُوب  غَيِْ  عَلَيْهِمْ  أَنعَمْتَ  الَّذِينَ 

الِّينَ، آمين.  وَلا الضَّ

وْبَةِ وَالِاسْتِغْفَارِ  حَقِيقَةُ التَّ
فِي ضَوْءِ مَعَانِي صِفَاتِ اللهِ الحُسْنَى

خطبة الجمعة التي ألقاها أمير المؤمنين سيدنا مرزا مسرور أحمد أيده الله تعالى بنصره العزيز

الخليفة الخامس للمسيح الموعود والإمام المهدي  بتاريخ 2023/08/25م

        التقوى         يونيو 102025 

* العنوان الرئيسي والعناوين الفرعية من إضافة أسرة »التقوى«

التوبة الصادقة.. شروطها وعلامتها
أن  بشرط  والتوبة  الاستغفارَ  عبده  من  يقبل    إن الله 
تكون توبة نَصُوحًا، فلا تكون مجرد ترديد باللسان فقط. 
وقد ذكر الله في العديد من آيات القرآن الكريم أنه يُكرم 
التوابين الصادقين بمال وأولاد، وأن تلك التوبة وسيلة لاتقاء 
عذاب الله، وأن المستغفِر يجذب رحمة الله . فقد قال 
راً المستغفرين أنهم لو استغفروا﴿... لَوَجَدُوا  الله في آية مبشِّ
والتوبة  الاستغفار  أن يكون  رحَِيمًا.﴾)1( بشرط  تـَوَّابً  اللََّ 
حقيقيَّين، فقد ورد في حديث عن أنس قال: سمعت رسول 
الله  يقول: »التائب من الذنب كمن لا ذنب له، وإذا 
أحب الله عبدا لم يضره ذنب«.)2( )أي لا تقدر دواعي 
الذنب على أن تُيله إلى السيئة، ويحفظه الله من عواقبها( 
ريِنَ﴾ )3(،  ثم تلا: ﴿...إِنَّ اللََّ يُِبُّ التـَّوَّابِيَن وَيُِبُّ الْمُتَطَهِّ
قيل: يا رسول الله وما علامته؟ أي كيف نعرف أن توبته 

صحيحة؟ قال: الندامة)4(. 
بإظهار  الذنوب  من  يتخلص  الصادق  التائب  فإذا كان 
الندم الحقيقي ففي الوقت نفسه يفوز بحب الله أيضا، ويجد 



فقه وأحكام وعبادات           /          التوبة والاستغفار والإصلاح

11

نصيبا من رحمته المستمرة. 
لقد ذكر سيدنا المسيح الموعود 
 شروط التوبة الصادقة في 

موضع، فقال: 
أن  هو  للتوبة  الأول  الشرط 
يقلع المرء عن الأفكار الفاسدة 
أن  )أي  السيئة.  والتصورات 
يتخلى نهائيا عن الأفكار التي 
للملذات  سببا  تعد  أن  يمكن 
عظيم  جهاد  وهذا  السيئة. 
به،  يقوم  أن  المرء  على  يجب 
عندها سيخطو إلى التوبة(.   

يُظهر  أن  هو  الثاني  والشرط 
الندم الحقيقي. عليه أن يفكر 
والحظوظ  اللذات  هذه  أن 
المادية مؤقتة، وهي تنقص كل 
يوم مع انقضاء العمر، فلماذا 

إذن يتمسك بها؟ فالسعيد من يدرك هذه الحقيقة ويتوب، 
  . ويبدي الندامة الحقيقية، وهي التي ذكرها النبي

يقرب  ألا  العزم على  المرء  يعقد  أن  الثالث هو  والشرط 
تلك السيئات أبدا. )وليس ذلك فحسب، أي لا يكفيه 
التصميم والعزم على عدم الاقتراب من الذنوب(، بل يجب 
فهذه  الحميدة.  والأفعال  الحسنة  الأخلاقُ  محلّها  أن تحلّ 
هي التوبة الصادقة والندامة الحقيقية، وإذا تحققت للإنسان 
المسيح  لفت سيدنا  لقد   يحبه.   فإن الله  الحال  هذه 
الموعود  انتباهنا إلى الاستغفار والتوبة مرارا وتكرارا. 
ومعلوم أن الإنسان عُرضة للوقوع في الأخطاء، وإذا تكرر 
وقوعه فيها مرارا فإنها تورطِّه في ذنب تلو ذنب، لذا يجب أن 
نسعى جاهدين كل حين وآن لتطهير قلوبنا مستغفرين الله 

أن  ويجب  إليه،  ومنيبين 
نحرص أشد الحرص على 
حقِّ  في  أبدا  نفرِّط  ألا 
أبدا.  العباد  وحقوق  الله 
لقد نصح سيدُنا المسيح 
الجماعةَ    الموعود 
إذ  الاستغفار،  بمواصلة 
يشغل  الأمر  ذلك  كان 
إنه  حتى  كثيرا،  بالَه 
ليفوِّت  يكن  لم   
للفت  سانحة  فرصة  أي 
هذا  إلى  الجماعة  أنظار 
الأمر، فكان دائم الحضِّ 
الاستغفار،  على  لهم 
من  أو  مجالسه  في  سواء 
فمن  كتاباته.  خلال 
نضع  أن  علينا  الواجب 
في الحسبان دوما أقوال سيدنا المسيح الموعود عليه الصلاة 
رسوله  وسنة    الله  تعاليم  ضوء  في  بينها  التي  والسلام 
، ونسعى للعمل بها، لكي نتمكن من أداء حق البيعة. 
التوبة  نلتفت إلى  وإن لم نخلق في نفوسنا تغييرا طيبا، ولم 
بأننا  تعهُّدُنا  مطلقا  ينفعنا  فلن  الحقيقيَين،  والاستغفار 

سنصلح أنفسنا. 

جوهر الاستغفار الحقيقي
التوبة.  عن   كثيرا  الموعود  المسيح  سيدنا  تكلم  لقد 
وأقدّم لكم بعض المقتبسات من كلامه، فقد تناول بيان 

فائدة الاستغفار قائلا:  
أحدهما  شيئين،  أُعطيتْ  قد  الأمة  هذه  أن  "اعلموا 



        التقوى         يونيو 122025 

﴾﴿

القوة  هذه  تسخير  أجل  من  وثانيهما  القوةّ؛  لاكتساب 
القوةّ،  لاكتساب  هو  والاستغفار  العمل.  في  المكتسبة 
الصوفية: كما  قال  والاستعانة.  الاستمداد  أيضا  ويُسمّى 
قوةّ  الجسد  تزيد  ذلك  وغير  أثقال  حمل  من  الرياضة  أن 
الأثقال  رياضة حمل  هو  الاستغفار  فإن  وطاقة،  كذلك 
الروحانية، التي تُكسب الروح قوة، والقلبَ استقامة. فمن 

أراد القوة فعليه بالاستغفار."
والغَفْر هو التغطية والكبت، فبالاستغفار يحاول الإنسان 
كبت جماح أهوائه وتغطية أفكاره التي تحول دون وصوله 
إلى الله تعالى. إنما يعني الاستغفار أن يتغلّب الإنسان على 
يعمل  وأن  وإبادته،  مهاجمته  تريد  سامّة  مواد  من  فيه  ما 
بأحكام الله تعالى، متجنبًا العقبات التي تحول دون ذلك. 
واعلموا أيضا أنّ الله تعالى قد خلق في الإنسان نوعين 
من الموادّ، الأول: المادة السّامة التي وكُّل إليها الشيطان، 
يصاب  عندما  والشفاء.  الترياق  فيها  التي  المادة  والثاني 
لورود  يسعى  ولا  بالنفس،  والاعتداد  بالكبرياء  الإنسان 
السامّة  القوة  عليه  تتغلب  وترياق،  فيه شفاء  الذي  النبع 
الموجودة فيه، ولكنه حين يعُدّ نفسه ذليلا وحقيرا ويشعر 
نبعًا،  له  الله  يخلق  تعالى،  الله  عون  إلى  بحاجة  داخله  في 
فتذوب فيه روحه وتنساب، وهذا هو معنى الاستغفار، أي 
أن ينال المستغفِر هذه القوةّ، فيتغلّب على ما فيه من مادة 

سّامة. )وهذا هو ال﻿استغفار الحقيقي(. 
أولًا:  العبادة كالآتي:  على  داوِموا  الكلام:  خلاصة 
الرسول، وثانيا: استعينوا بالله دومًا. أجلْ! اسألوا  أطيعوا 
تُوبُوا  فـ  القوة  منه  نلتم  وإذا  القوة،  لكم  أن يهب  ربكم 
تقتضي  أيضا  فالاستعانة بالله  إلى الله.  ارجعوا  أي   ِإِلَيْه

أن ندعوه. 
ثم قال حضرته: 

معلوم أن الإنسان ضعيف جدا بطبيعته وقد كلِّف بمئات 

يعجز  أن  يمكن  أنه  طبيعته  فمن  تعالى.  الله  من  الأوامر 
الطبيعي  )فمن  الأوامر بسبب ضعفه،  ببعض  العمل  عن 
ألا يقدر على العمل بكل هذه الأحكام الكثيرة( وتغلبه 
أحيانا بعض رغبات النفس الأمارة. فهو بحاجة، بسبب 
فينجو  رحمة الله  طوق  إليه  يُلقى  أن  إلى  الطبعي،  ضعفه 
التوبة والاستغفار عند صدور زلة منه.  من الهلاك نتيجة 
)وينبغي أن تكون توبته صادقة، فالضعف الذي فُطر عليه 
الإنسان يجعله يستحق أن يقبل الله توبته الحقيقية، وينجيه( 
أثقل  لما  التوبة  قابل  تعالى  لو لم يكن الله  أنه  المؤكد  فمن 
الإنسانَ بعبء مئات الأوامر قط. من هنا يتبين دون أدنى 
شك أن الله تواب وغفور. ومعنى التوبة أن يترك الإنسان 
النار.  في  أُلقي  وإن  أبدا  إليها  يعود  لن  بأنه  مُقرًّا  سيئة 
يتوب  فعندما  القبيل(  التوبة من هذا  أن تكون  )فالشرط 
عن  الصميم  والعزم  الصدق  بهذا  تعالى  الله  إلى  الإنسان 
ذنبٍ ما، يرفع الله الكريم والرحيم عنه عقوبة ذلك الذنب. 
ومن صفات الله العليا أنه بقبول التوبة ينقذ من الهلاك. 
ارتكاب  عن  ارتدع  لما  التوبة  قبول  الإنسان  يتوقع  لم  ولو 
الذنوب قط. )أي إذا لم يكن له أملٌ مطلقا في قبول التوبة 
إذا  الذنوب. كثيرون يسألون  ارتكاب  فسوف يستمر في 
كنا سنواجه مصيرا معينا حتما فما الفائدة؟ كلا، إذا تابوا 
قبل مواجهة المصير فإن الله ينقذهم( الديانة المسيحية أيضا 
تقول بقبول التوبة ولكن بشرط أن يكون التائب مسيحيا. 
دين،  بأي  مشروطا  التوبة  قبول  يجعل  لا  الإسلام  ولكن 
ويقول بأن التوبة تُقبل بالالتزام بأيّ دين كان. ولا يبقى 
تماما  لكتاب الله ورسوله. ومستحيل  إنكاره  إلا  له ذنب 
أن ينال الإنسان النجاةَ بأعماله فقط، بل من منة الله أنه 
يقبل توبة امرئٍ ويعطي آخر بفضله قوةً فيجتنب ارتكاب 

الذنب.
المسيح  سيدنا  الحضور  من  واحد  سأل  المجالس  أحد  في 

”



13

 : الموعود: ما هو الورد الذي يجب أن أردده؟ فقال
أَكثِرْ من الاستغفار، فللإنسان حالتان: إما أن لا يرتكب 
الإثم، أو أن يحميه الله من شرّ عواقب إثمه، وعليه أن يضع 
في البال كلا المعنيين عند الاستغفار، )أي ألا يرتكب الإثم 
وألا تظهر لذلك الإثم إذا ما اُرتُكب عواقب سيئة( فيسأل 
لاجتناب  التوفيق  يسأله  السابقة، كما  ذنوبه  غفران  الله 
هذا  واضعا  يستغفر  أن  ينبغي  )أي  المستقبل.  في  الآثام 
باللسان  الاستغفار  يكفي  لا  لكن  الحسبان(  في  الشيء 
فقط، بل يجب أن ينبع من القلب. وادعُ الله في الصلاة 

بلغتك أيضا، فهذا ضروري.)5(
رسالة  أحد  إرسال  أو  باللسان  الاستغفار  ترديد  فمجرد 
الأخطاء  هذه  مثل  أرتكب  ولن  ربي،  الله  أستغفر  بأنني 
في المستقبل، لن يجدي نفعا، ما لم يسعَ ليُثبت عمليا أنه 
لن يعود إلى تلك الأخطاء التي قد ارتكبها. قال المسيح 

الموعود  في مناسبة وهو يُبين معنى الاستغفار: 
»معنى الاستغفار هو ألا يصدر أي ذنب في الظاهر، وألا 
تظهر نوازع ارتكاب الذنوب. إنّ حقيقة استغفار الأنبياء 
هي أنهم معصومون أصلا ولكنهم يستغفرون كيلا تظهر 
تلك النوازع في المستقبل. أما بحق عامة الناس فيُستنتَج منه 
معنى آخر أيضا وهو أن ينقذهم الله من نتائج سيئة لجرائم 

وذنوب صدرت منهم سابقا، وأن يغفرها لهم ويحميهم من 
صدورها في المستقبل. 

في  يستمر  أن  الإنسان  على  يجب  حال،  أية  على 
الاستغفار. البلايا المتنوعة التي تُنَ بها الدنيا مثل القحط 
وغيره يكون المراد منها أن ينصرف الناس إلى الاستغفار. 
هذه  مثل  ففي  حروب كثيرة  نشبت  قد  الأيام  هذه  )في 
الظروف على الأحمديين أن يُكثروا من الاستغفار لحماية 
أنفسهم ولحماية الدنيا أيضا(. قال : ولكن ليس المراد 
باللسان  الله«  أستغفر  الله،  »أستغفر  المرء:  يردد  أن  منه 
على  خافية  ظلت  الاستغفار  حقيقة  أن  الحق  بل  فقط، 
الناس في الهند لكون العبارة بلغة غير لغتهم. كان العرب 
يفهمون هذه الأمور جيدا، أما في بلادنا فقد بقيت كثير 
هناك كثيرون  بالعربية.  الجهل  بسبب  خافية  الحقائق  من 
إننا استغفرنا كذا وكذا مرة، وسبّحنا مائة مرة أو  يقولون 
ألف مرة ولكن لو سألتَهم عن المراد من الاستغفار أو معناه 
لحاروا حيرة ما بعدها حيرة. على الإنسان أن يظل يستغفر 
قلبه بصورة حقيقية كيلا يواجه مغبَّة ما بدر منه من  في 
المعاصي والجرائم، وليستعن بالله في قلبه كل حين ليوفقه 

للأعمال الصالحة في المستقبل وينقذه من المعصية. 
اعلموا جيدا أن الكلمات وحدها لا تُدي نفعًا. يمكنكم 

من  وثانيهما  القوّة؛  لاكتساب  أحدهما  شيئين،  أُعطيتْ  قد  الأمة  هذه  أن  "اعلموا 

القوّة، ويُسمّى  العمل. والاستغفار هو لاكتساب  القوة المكتسبة في  أجل تسخير هذه 

أثقال وغير ذلك  الرياضة من حمل  أن  الصوفية: كما  قال  أيضا الاستمداد والاستعانة. 

الروحانية،  الأثقال  حمل  رياضة  هو  الاستغفار  فإن  كذلك  وطاقة،   قوّة  الجسد  تزيد 

بالاستغفار." فعليه  القوة  أراد  فمن  استقامة.  والقلبَ  قوة،  الروح  تُكسب  ”التي 

”



        التقوى         يونيو 142025 

”

الاستغفار بلغتكم أيضا ليغفر الله لكم ما سلف من ذنوبكم 
للحسنات،  ويوفقكم  مستقبلا  فيه  تقعون  قد  ما  ويقيكم 
أن  إلى  للإنسان  حاجة  ولا  الحقيقي،  الاستغفار  هو  هذا 
يردد: »أستغفر الله، أستغفر الله« بلسانه بينما قلبه سادر 
من  يصدر  ما  إلا  إلى الله  يصل  لا  أنه  اعلموا  غفلته.  في 
يؤثر  ذلك  لأن  بلغتكم كثيرا  تدعوا  أن  لذا يجب  القلب، 
القلب  اللسان شاهد على ما في  أن  القلب. لا شك  في 
فقط ولكن إذا نشأ الحماس في القلب ورافقه اللسان أيضا 
فبها ونِعْمَتْ! وإلا فمجرد ترديد الأدعية باللسان فقط دون 
من  ينبع  ما  هو  الحقيقي  الدعاء  القلب عبث لأن  مرافقة 
القلب. إذا استمر الإنسانُ في الدعاء في قلبه قبل حلول 
ذلك  عنه  ولرفع  وكريما  رحيما  لوجده  الله  واستغفر  البلاء 
البلاء. ولكن إذا نزل البلاء فلا يزول. لذا يجب أن يستمر 
المرء في الدعاء ويستغفر كثيرا قبل حلوله، فهكذا يحمي الله 

تعالى عبده المستغفر عند البلاء.

نجاتكم في تميُّزكِم
قال سيدنا المسيح الموعود : يجب على أفراد جماعتنا أن 
يصدر منهم ما يميزهم عن غيرهم. فإذا بايع أحد ولم يعمل 
قبل،  من  يعاملها  زوجته كما كان  يعامل  وكان  يميزه،  ما 
ويعامل عياله وأطفاله كما سبق، فهذا ليس جيدا. فإذا بقي 
أيضا  البيعة  بعد  جاريا  السابق  السلوك  وسوء  الخلق  سوء 
وبقي الحال كما كانت عليه قبلها فما الفائدة من البيعة؟ 
يجب على المبايع أن يكون نموذجا للأغيار ولأقاربه وجيرانه 
حتى يقولوا عفويا أنه لم يعُد كما كان من قبلُ. )وهذا ما 

يجب أن تكون نتيجة الاستغفار(
اعلموا جيدا أنكم إذا عملتم بإمحاض القلب لأثرت هيبتكم 
في الآخرين حتما. كم كانت هيبة النبي  عظيمة! ذات 

أجمعين  فجاؤوه  عليهم،  سيدعو    أنه  الكفار  ظنّ  مرة 
والتمسوا منه ألا يدعو عليهم. لا شك أن للصادق هيبته 
حتما. يجب أن يكون العمل بكل صفاء ونزاهة ولوجه الله 

فقط عندها سيقع تأثيركم ورعُبكم في الآخرين حتما.)6(
ثم قال  في مناسبة: 

إن خشية الله وتقواه أمر عظيم، فبسببها يعصم الله الإنسان 
من آلاف الآفات. لا يستطيع أحد القول بأنه لن تصيبه 
أية آفة، إلا أن تشمله رحمة الله، فلا يطمئننَّ أحد. فالآفات 
لقد  ليلا؟  الذي يعرف ماذا سيحدث  ذا  بغتة، فمن  تحل 
ورد أن النبي  ذات يوم قام وبكى كثيرا، ثم خطب في 
الناس وقال: يا عباد الله اتقوا الله. فالآفات والبلايا تلتصق 
بالمرء كالنمل، فلا سبيل للتخلص منها سوى الانصراف إلى 

الاستغفار والتوبة بصدق القلب.
ثم قال : "إنما يعني الاستغفار أن يطلب المرء من الله 
يسأله  وأن  والمعاصي،  السابقة  الجرائم  عقوبة  من  الحماية 
الأنبياء  المستقبل. كان  في  الذنوب  ارتكاب  من  العصمة 

أيضًا يستغفرون فينبغي هذا على العوام أيضًا."

 دحض شبهة القساوسة في استغفار النبي
  النبي  استغفار  على  الأغبياء  القساوسة  بعض  اعترض 
زاعمين أن استغفاره يعني ضِمْنًا أنه كان مذنبا، والعياذ بالله، 
لكن هؤلاء السفهاء لا يعرفون أن الاستغفار خصلة سامية، 
فقد خُلق الإنسان ضعيفا، والضعف من فطرته. والأنبياء 
يعرفون جيدا هذا الضعف البشري الفطري، لذا يدعون الله 

قائلين: ربنا احفظنا من ظهور الضعف البشري. 
  فالغفر هو الستر، الأصل أن القدرة التي يتصف بها الله
لا يتمتع بها أي نبي أو ولي أو رسول، فلا أحد يستطيع 
الادعاء أنه قادر على اجتناب الذنب بقوته، فالأنبياء أيضًا 

”



15

”

  محتاجون إلى الله لحمايتهم، فلإظهار العبودية كان النبي
أيضًا يسأل الله حمايته كالأنبياء الآخرين. 

  فزعم هؤلاء )أي المسيحيين( باطل بقولهم أن عيسى
الظن بأن عيسى  المستغفرين، )أي من الخطأ  لم يكن من 
 لم يكن يستغفر( فهذا محض سفهٍ  وسوء فهم، بل فيه 
اتهام ضمني لعيسى . إذ بالتدبر في الإنجيل يتبين جليا 
أنه اعترف كثيرا بضعفه واستغفر. فما معنى صراخه »إيلي، 
إيلي، لما شبقتني؟«)7( ؟ فلمَ لم يقل: أبي، أبي. فـ »إيل« في 
اللغة العبرية تعني إله، وإنما تعني هذه الجملة: ارحمني يا رب، 

وأنزل علي فضلك، ولا تخذلني، أي احفظني.
أضاعوا  قد  الهند  في  الناس  أن  الحقيقة  في  المشكلة  إنما 
الهدف المنشود من الاستغفار بسبب اختلاف اللغة، حيث 
حسبوا هذه الأدعية تراتيل سحرية، سواء أكانت الصلاة أم 
الاستغفار والتوبة. إذا نصحنا أحدا بالاستغفار لأجاب أنه 
يستغفر مائة أو مائتي مرة في اليوم، فإذا سألتموه ما معناه، 
ومعناها  عربية،  فالاستغفار كلمة  تماما.  يجهله  فستجدونه 
المرء أن يدعو الله قائلا: يا  المغفرة، ومعنى استغفار  طلب 
إلهنا، نعوذ بك من النتائج السيئة لما ارتكبنا من الذنوب في 
الماضي لأن الذنب سمٌّ ساري المفعول حتما. واحفظنا في 
المستقبل بحيث لا يصدر منا الذنب. أما الترديد باللسان 

فقط، فلا يُدي أي نفع.)8( 

معنى التوبة أن يتخلى المرء عن السيئة ندما، فالتوبة ليست 
عملا سيئا، بل قد ورد أن التائب محبب إلى الله كثيرا، واسم 
على  يندم  الإنسان حين  أن  ومعناه  »التواب«،  أيضًا  الله 
ذنوبه وأفعاله السيئة، ويتعهد باجتنابها في المستقبل، فإن الله 
أيضًا يتوب عليه برحمته، فالله  يتوب على الإنسان أكثر 
من توبة الإنسان إليه، فقد ورد في الحديث القدسي فيما 
قَرَّبْتُ إلِيَْهِ  راً تـَ قَرَّبَ الْعَبْدُ إِلََّ شِبـْ رواه النبي  عن ربه: »إِذَا تـَ
قَرَّبْتُ مِنْهُ بَعًا وَإِذَا أَتَنِ مَشْيًا  قَرَّبَ مِنِّ ذِراَعًا تـَ ذِراَعًا وَإِذَا تـَ
تُهُ هَرْوَلَةً«)9(. أي إذا توجه الإنسان إلى الله، فإن الله هو  يـْ أتَـَ
الآخر يُنزل عليه رحمة وفضلا ومغفرة دون حساب، أما إذا 

قعد الإنسان معرضا عن الله فكيف يعبأ الله به؟!

معنى التوبة في ضوء اسَمي »الحي« و»القيوم«
قال  مبيّنا حقيقة التوبة: ليكن معلوما أن القرآن الكريم 
قد ذكر لله تعالى اسمين اثنين وهما: الحيّ والقيوم. المراد من 
الحي الذي هو حيٌّ بنفسه، ويهب الحياة للآخرين. ومعنى 
القيوم هو الذي قائم بذاته، وسبب لقيام الآخرين. إن بقاء 
كل شيء  بقاءً ظاهرًّي وباطنيًّا وحياته إنما هي ببركة هاتين 
الصفتين. إن صفة »الحي« تقتضي أن يُعبد الله وحده كما 
أن مظهره في سورة الفاتحة هو »إياك نعبد«. وصفة القيوم 
تقتضي أن يُطلب السند منه، وقد ذُكر هذا المفهوم بجملة: 

اعلموا جيدا أنكم إذا عملتم بإمحاض القلب لأثرت هيبتكم في الآخرين حتما. كم كانت 

هيبة النبي  عظيمة! ذات مرة ظنّ الكفار أنه  سيدعو عليهم، فجاؤوه أجمعين 

والتمسوا منه ألا يدعو عليهم. لا شك أن للصادق هيبته حتما. يجب أن يكون العمل 

الآخرين حتما.  تأثيركم ورُعبكم في  بكل صفاء ونزاهة ولوجه الله فقط عندها سيقع 

”

”



        التقوى         يونيو 162025 

»إياك نستعين«.
إن صفة »الحي القيوم« تقتضي العبادة لأنه خَلَقَ المخلوقات 
ولم يتخل عنها بعد خلقها. فمثلا إذا مات البنّاء بعد بنائه 
البناية لا تتضرر البناية بموته. ولكن الإنسان يبقى محتاجا 
يستمر  أن  ضروريا  فصار  الأحوال،  في كل  تعالى  الله  إلى 
الإنسان في طلب المدد من الله تعالى، وهذا هو الاستغفار. 
عت دائرة الاستغفار أكثر ليُنقَذ مرتكبو الذنوب من  ثم وُسِّ
نتائجها السيئة. وإن لم يرتكب المرء الذنبَ فمع ذلك هو 
بحاجة إلى الاستغفار للبقاء على قيد الحياة وللبقاء في ملاذ 
الله. ولكن الأصل في الموضوع هو الانقاذ من التقصيرات 
البشرية. فمن لا يرى حاجة إلى الاستغفار مع كونه بشرا 

فهو سيئ الأدب وملحد. 
وقد ذكر  حقيقة الاستغفار في مكان آخر كما يلي: 
العلاج  له  وليس  الإنسان،  دم  في  تسري  دودة  »الذنب 
سوى الاستغفار فقط. فما هو الاستغفار يا ترى؟ ألا إنه 
أن يسأل المرءُ اَلله حفْظَه من العواقب الوخيمة للذنوب التي 
صدرت منه. وألا تصدر منه تلك التي يقدر على ارتكابها 

ولم يرتكبها بعد، وأن تحترق وتتلاشى في الداخل. 
التوبة  على  داوموا  لذا  ا،  جدًّ مخيفة  الراهنة  الأوضاع 
والاستغفار، وافحصوا أنفسكم، فأتباع كل دين وملة وأهل 
الكتاب يؤمنون بأن الصدقة تكون سببا في رفع العذاب، 
فلا  العذاب  نـزل  إذا  لكن  نزوله،  قبل  تكون  أن  شريطة 
ولا  الله  يحفظكم  لكي  وتوبوا،  استغفروا  الآن  فمن  يزول، 

يأتي دوركُم«.
قبل  من  قلت  الاستغفار، كما  من  نكثر  أن  يجب  إذن، 
أيضا، نظرا إلى الظروف الحالية السائدة في العالم لينقذنا الله 

تعالى من كل شر وآفة. 

التوبة وارتقاء الإنسان
قال  التوبة،   حقيقة  الموعود  المسيح  معرض شرح  في 
حضرته: "ليكن معلوما أن إنكار التوبة والمغفرة إنما هو سدٌّ 
لباب ارتقاء الإنسان. لأنه من الواضح ومن البديهيات لدى 
الجميع أن الإنسان ليس كاملا في حد ذاته، بل هو بحاجة 
ع دائرة معلوماته  إلى التكميل، وكما أنه يولد ظاهريا ويوسِّ
رويدا رويدا ولا يولَد عالـمًا، كذلك عندما يبلغ سن المراهقة 
بعد الولادة تكون حاله الأخلاقية منحطة جدا. فمثلا لو 
تأمل أحدكم  أحوال الأطفال الصغار لرأى أن أكثرهم لا 
يتورعون عن إيذاء زملائهم  لأتفه الأسباب، كما تُلاحَظ 
في كثير منهم عادة الكذب وسباب الأطفال الآخرين أيضا. 
ويكون بعضهم متعودا على السرقة والنميمة والحسد والعناد. 
ثم عندما يهيج جنون الشباب تسيطر عليهم النفس الأمارة 
وتصدر منهم أمور غير لائقة يأنف المرء من ذِكرها إذ تدخل 

في الفسق والفجور الصريح."
ملخص الكلام.. إن المرحلة الأولى لمعظم الناس هي مرحلة 
البيئية  الظروف  تلك  قذارتهم  في  تتسبب  )إذ  قذرة.  حياة 
السعيد  الإنسان  عندما يخرج  ثم  بهم(  المحيطة  والاجتماعية 
من طوفان أوائل العمر العارم يتوجه إلى ربه )أي عندما يرى 
الإنسان السعيد طوفان القذارة منتشرة في العالم يتوجه إلى 
أمورا غير لائقة  توبة نصوحا ويتحاشى  تعالى( ويتوب  الله 
ويعكف على تطهير نفسه. هذه هي بوجه عام مراحل حياة 
الإنسان التي يتحتّم عليه اجتيازها. يتضح من ذلك أنه لو 
كان صحيحا أن التوبة لا تُقبل، لثبت من ذلك أن الله لا 

يريد أصلا أن يهب النجاة لأحد«
الإخوة  بعض  بايعه   في مجلس حين  قال حضرته  ثم 
يتوب  أن  يريد    الله  »إن  ناصحا:  حضرته  لهم  فقال 
الإنسان توبة نصوحا ويدعو أن لا يصدر منه الذنبُ، وألا 



17

يواجه الخزي في الدنيا والآخرة. 
فيه تذلل، فلا  يتكلم بوعي ولا يكون  ما دام الإنسان لا 
مضت  إذا  أنه  الصوفية  لقد كتب  الله.  إلى  يصل كلامه 
يقسو  يدي الله  بين  الإنسان  يبكي  أن  دون  يوما  أربعون 
قلبه، فالبكاء يُكفِّر عن قسوة القلب، وله دوافع وأسباب، 
حال  وما  وأنجز،  صنع  الذي  ما  ينظر  أن  الإنسان  فعلى 
قلبه  يخاف  عندها  قبله،  مضوا  الذين  إلى  ولينظر  عمره، 

ويهتز. 
إن الذي يدعي اجتناب الذنوب فهو كاذب، إذ من المعلوم 
النمل تجتمع حتما حيث توجد الحلوى، كذلك تلازم  أن 
لم  وإن  منها؟  يتخلص  أن  له  وأنى  النفس،  نوازع  الإنسان 
اجتناب  بوسعه  فليس  ورحمته  الله  فضل  الإنسان  يحالف 
يفتخر  مما  ليس  أنه  وليا. كما  أو  نبيا  أكان  الذنب سواء 
بل كانوا  الذنوب،  يرتكبون  لا  أنهم  به  والأولياء  الأنبياء 
يسألون الله فضله دوما. إنما المراد من استغفار الأنبياء هو 
أن تبقى يد فضل الله عليهم دوما، وإلا لو وكُِل الإنسان 
إلى نفسه فلا يسعه أن يكون محفوظا ومعصوما أبدا. يشرح 
الدعاء »اللهم باعدْ بيني وبين خطاياي« والأدعية الأخرى 
أيضا هذا المعنى للاستغفار. فسِرُّ العبودية حصرا أن يأوي 
المرء إلى الملاذ الإلهي، فالذي لا يريد ملاذ الله فهو متكبر«.

كيف نجد اللذة في العبادة؟!
سأل أحدُ الإخوة سيدنا المسيح الموعود  قائلا: كيف 
تنشأ المتعة والذوق في الصلاة؟ فقال حضرته : إن خلق 
بوسع  ليس  والعبادة  الصالحة  الأعمال  في  والذوق  الشوق 
الإنسان بل يعتمد على فضل الله وتوفيقه. فمن الضروري 
لهذا الغرض ألا يقلق الإنسان بل يستمر في الدعاء طالبا 
الدعاء. فعندما يستمر  من الله توفيقه وفضله ولا يملّ من 

نه الله تعالى بفضله مما يحترق  الإنسان في الدعاء بالمثابرة يمكِّ
قلبه من أجله. )أي إذا كان عند الإنسان حرقة واضطراب 
للعبادة فليستمر فيها، فسوف تنشأ فيه هذه الحالة أخيرا.(

أي سوف يتولد فيه شوق وتوق وحلاوة من أجل العبادة، 
أما إذا لم يقم بالسعي والمجاهدة، وظن أن أحدا سيصلحه 
الذي  إن  تعالى.  الله  سنة  من  ليس  فهذا  واحدة،  بنفخة 
يختبر الله تعالى بهذه الطريقة إنما يسخر من الله ويهلك في 
النهاية. اعلموا جيدا أن القلب بيد الله تعالى، ولولا فضل 
الله فقد يرتد المرء ويتنصر في اليوم التالي أو يقع في معصية 
أخرى، لذا فاسألوا الله من فضله واستعينوا به لكي يثبّتكم 
على الصراط المستقيم. إن الذي يستغني عن الله تعالى فهو 
لكيلا  أن يستغفر الله دوما  بد للإنسان من  شيطان. فلا 

يتولد فيه ذلك السم والحماس المدمر للإنسان.
إذن فلا بد من الاستغفار من أجل بلوغ المستوى المطلوب 

في العبادة.
 ثم يقول المسيح الموعود  وهو يخبر عن سبيل النجاة 
من عذاب الله تعالى: يجب التوجه إلى التوبة والاستغفار، 
أن  عسى  ماذا  الله.  عذاب  من  للنجاة  السبيل  هو  فهذا 
يفعل الإنسان من أجل ذلك غير التوبة والاستغفار؟ لقد 
يغفر  فسوف  واستغفرتم  تبتُم  إذا  إنكم  جميعا  الأنبياء  قال 
اجتناب  على  بالله  واستعينوا  الصلوات  فصلّوا  لكم.  الله 
الذنوب في المستقبل، واسألوه العفو عن ذنوبكم السابقة، 
الكامنة في  الذنب  قوة  تظهر  الاستغفار كيلا  من  وأَكْثِروا 
طبيعة الإنسان. هناك ملَكتانِ في طبيعة الإنسان، أولاهما 
قوة كسب الحسنات وفعلِ الخيرات، والأخرى قوة ارتكاب 
الله،  بيد  هو  القوة  لهذه  الحدّ  ووضعُ  والمعاصي،  السيئات 

وتكمن هذه القوة في الإنسان كُمونَ النار في الزند.
غْفِروُا ربََّكُمْ  ثم قال عليه السلام: قال الله تعالى: وأََنِ اسْتـَ



        التقوى         يونيو 182025 

ثَُّ تُوبُوا إلِيَْهِ)10(. تذكّروا أن هذه الأمة قد أُعطيتْ شيئين: 
توبوا  ثم  والثاني  القوةّ،  على  للحصول  استغفِروا  أن  الأول 
إلى الله وارجعوا إليه لإظهار هذه القوة عمليا. والاستغفار 
هو من أجل الحصول على القوةّ، ويُسمّى أيضًا الاستمداد 
والاستعانة. لقد كتب الصوفية -وقد ذكرتُ هذا من قبل 
بالقوةّ  الإنسان  تُزوِّد  والتمارين كما  الرياضة  أن  أيضا- 
والطاقة الجسدية، كذلك فإن الاستغفار هو رياضة روحانية 
تنال بها الروح قوةً، والقلبُ ثباتا. فمن يرغب في نيل القوةّ 

فعليه بالاستغفار. 
يُغلق  إن باب فضل الله ورحمته لا  السلام:  قال عليه   ثم 
لوجد  والإخلاص  القلب  بصدق  الإنسان  تاب  لو  أبدا. 
الله غفورا رحيما وقابِلًا توبة عبده. أما السؤال عن كم من 
المذنبين سيغفر لهم الله، فهو وقاحة شديدة وسوء أدب في 
حضرة الله تعالى. إن خزائن رحمة الله واسعة لا تنفد، ولا 
ينقصه شيء، ولا تُغلق أبوابه على أحد. إنها ليست كمثل 
الوظائف لدى الإنجليز إذ يعجزون أن يعطوا الوظيفة لعدد 
كبير من المثقفين. كلا، بل إن كل أولئك الذين يتمكنون 
من الوصول إلى عتبات الله سينالون الدرجات العليا، هذا 
وعد مؤكد. فشقيٌّ وتعيسُ الحظ مَن يقنط من الله ويأتيه 
يُغلق  الباب  أن  شك  ولا  غافل،  وهو  الاحتضار  وقت 

عندها. )أي إذا جاء الموت فعندئذ لا توبة ولا استغفار(

التوبة سنة الله في قانون الطبيعة
تعني  العربية  اللغة  في  التوبة  أن  واضحا  ليكن   : قال 
القرآن  في  أيضا  »التواب«  الله  اسم  ورد  لذلك  الرجوع، 
إذا كفّ  الإنسان  أن  والمراد  الرجوع،  أنه كثير  أي  الكريم، 
القلب رجع الله  بصدق  تعالى  إلى الله  الذنوب ورجع  عن 
إليه أكثرَ منه. وهذا يطابق تماما قانون الله الطبيعي، فما دام 

الله تعالى قد فطر الإنسان على أنه إذا رجع إليه شخص 
آخر بصدق القلب لان له قلب الأخير أيضا، فكيف يقبل 
العقل أن يرجع العبد إلى الله تعالى بصدق القلب ولا يرجع 
الله إليه؟ كلا، بل إن الله الكريم والرحيم جدا يرجع إلى عبده 
أكثر منه بكثير، ولذلك قد ورد في القرآن الكريم اسم الله 
»التواب«، أي كثير الرجوع كما قلت آنفًا. فرجوع العبد 
إلى الله يكون بالحسرة والندم والتذلل والتواضع، أما رجوع 
الله إلى العبد فيكون بالرحمة والمغفرة. لو لم تكن الرحمة من 
صفات الله لما نجا أحد. من المؤسف حقا أن هؤلاء القوم 
أعمالهم  المدار كله على  بل جعلوا  يتدبروا صفات الله،  لم 
في  النِعم  آلاف  للإنسان  خلق  الذي  الله  ولكن  وأفعالهم، 
خُلُقِ  أن يكون من  منه، فكيف يمكن  بغير عمل  الأرض 
الله تعالى ألا يتوجه برحمته إلى الإنسان الضعيف حين يرجع 
إليه بعد أن يفيق من غفلته، سيّما إذا كان رجوعه وكأنه 
يكاد يموت في هذا السبيل ويخلع عن جسمه اللباس النجس 
القديم ويحترق في نار محبة الله سبحانه وتعالى؟ أهذا قانون 

الله السائد في الطبيعة؟ لعنة الله على من قال بهذا! 
تغيير  إحداث  على  يحثّنا  وهو    الموعود  المسيح  وقال 
واضح في حياتنا: اعلموا أن الاتكال على الدواء والتدبير 
حياةً  تبدو  بحيث  حياتكم  وا  غيِّ حماقةٌ.  تعالى  الله  تاركين 
الذين  إن  كثيرا.  واستغفروا  الاستغفار.  حياةَ  جديدة، 
إن  يخافوا كثيرا.  أن  عليهم  الدنيا كثيرا  أعمال  تشغلهم 
رون في أداء معظم فرائض الله تعالى،  أصحاب الوظائف يقصِّ
لذا يجوز لهم في حال الاضطرار أداء صلاتي الظهر والعصر 
وصلاتي المغرب والعشاء جمعًا، )أي إذا كان هناك اضطرار 
شديد فيمكنهم أداء الصلوات جمعا، ولكن الأصل هو أداء 

الصلوات في مواقيتها(.
وتابعَ  فقال: إنني أعلم أنّ المرء لو استأذن المسؤولين 



لأداء الصلاة أذنوا له بأدائها. )أي أن الموظفين لو استأذنوا 
فإنهم  الصلاة  أداء  في  مسلمين  ليسوا  الذين  مسؤوليهم 
يسمحون لهم بذلك(. إن تقديم مثل هذه الأعذار الواهية 
من أجل ترك الصلاة ليس إلا ضعف النفس. فلا تظلموا ولا 
تقصروا في أداء حقوق الله وحقوق العباد، وأنجزوا واجباتكم 

المنوطة بمناصبكم بكل أمانة.
الله  بأحكام  العمل  بعد  إلا  ينفعان  لا  والتوبة  فالاستغفار 
الأساسية، أي يجب إقامة الصلوات بانتظام، كما لا بد من 

أداء حقوق الله وحقوق العباد على ما يرام. 
مالِكَكم بصالح الأعمال، واعلموا  وأَرْضُوا  فانهضوا وتوبوا، 
الممات،  بعد  ستترتّب  العقدية  الأخطاء  على  العقوبة  أن 
أو مسلما  أو مسيحيا  وأن الحكم في كون أحد هندوسيا 
سيصدر يوم القيامة، ولكن الذي يتعدى الحدود في الظلم 
نفسها،  الدنيا  هذه  في  فيُعاقَب  والفجور  والفسق  والجور 
ولا يستطيع الفرار من عقاب الله تعالى بحال من الأحوال. 
يغفر في  أن  ويمكن  للغاية،  إنه كريم  سريعا.  ربكم  فأَرْضُوا 

سبعين  ذنوبَ  واحدة  لحظةٍ 
تذيب  صادقة  بتوبةٍ  سنة 
التوبة  إن  تقولوا  لا  القلب. 
أنكم  يقينا  اعلموا  تُقبَل.  لا 
لن تنجوا بأعمالكم، كلا، بل 
الذي  هو  تعالى  إن فضل الله 
ينجي دائما وليست الأعمالُ. 
واسألوه  وأنيبوا،  إلى الله  فتوبوا 

فضله واستغفروه دوما. 
ثم قال : فيا إلهي الكريم 
علينا  فضلك  أنَْزلِْ  الرحيم، 
المرتمون  عبادك  فإننا  جميعا، 

ورثة  من  يجعلنا  أن  تعالى  ندعو الله  آمين.  عتباتك،  على 
الذين  من  نكون  وأن  السلام،  عليه  الموعود  المسيح  دعاء 
يستغفرون ويتوبون مستوعبين مفهوم التوبة والاستغفار حقا. 
بعض  بالذكر  المؤمنين  أمير  حضرة  تناول  الخطبة  نهاية  في 

المرحومين.

الهوامش:
1 )النساء: 65(	.

	2 أبو منصور الديلمي، مسند الفردوس.
3 )البقرة: 223(	.

	4 المتقي الهندي، كنـز العمال.
5 )الملفوظات ج2(	.
6 )الملفوظات ج9(	.
7 )متى ٤٦:٢٧-٥٠(	.
8 )الملفوظات ج10(	.

	9 أخرجه البخاري)هود: 4(.

1 )هود:4(	.



        التقوى         يونيو 202025 

 نبذة عن كتاب الخطبة الإلهامية	
موضوعًا  نستحضر  المبارك،  الأضحى  عيد  حلول  بمناسبة 
إلهاميًّا كان له بالغ الأثر في النفوس، وظل شاهدًا على تحقق 
شعيرة  فلسفة  عن  فيها  حدثنا  التي    الورى  سيد  نبوءة 
أصيلة من شعائر الإسلام، ألا وهي شعيرة الأضحية، وذلك 
الإلهام  ذلك  تمثل  قدرها،  وإجلال  تعظيمها  منطلق  من 
بصورة خطبة ألقاها سيدنا المسيح الموعود  بمناسبة يوم 
نفس  يحمل  ضمن كتاب  الخطبة  هذه  ونُشرت  الأضحى، 

الاسم، ونقدم لكم نبذة عن تاريخها وخلفيتها.)1(
مرزا  المهدي  الإمام  حضرة  الإلهامية«  »الخطبة  هذه  ألقى   
الأضحى  عيد  صبيحة  في    القادياني  أحمد  غلام 

والبيّنات  والتُحف  الِحكَم  الكثير من  المبارك واشتملت على 
»ياعباد الله  بالقول:    بدأها حضرته  وقد  والعلامات. 

فكّروا« وأنهاها بقوله: »وسوف يُنبئهم خبير.«)2(
المبارك،  الأضحى  عيد  ليلة  في  أنه  حدث  ما  وتفصيل 
إلهامًا يقول: »ألقِ بضع جمل  الموعود   المسيح  تلقَّى سيدنا 
أكثر  ببيان  آخر  موضع  في  حضرته  ويتحدث  بالعربية«، 
ألَْقِ  تفصيلا فيقول: »تلقيت صبيحة عيد الأضحى إلهامًا: 
كلمةً بالعربية. فأخبرتُ كثيراً من الأحباب بذلك. ولم يسبق 
لي أن ألقيتُ كلمةً بالعربية قط، ولكن قمتُ في ذلك اليوم 
لساني كلاما  على  فأجرى الله  بالعربية،  العيد  بإلقاء خطبة 
في كتاب  لَ  سُجِّ وقد  بالمعارف،  مليئًا  فصيحًا  بليغًا  عربيّا 
»الخطبة الإلهامية«. وهو خطاب يبلغ عشرات الصفحات، 
وألقيتُه ارتجالًا دفعة واحدة واقفًا. وقد سّماه الله تعالى في وحيه 
آية؛ لأنني قمت بهذا الخطاب ارتجالً بمحضِ قدرة الله تعالى. 
إنني لا أصدّق أبدًا أن أديبًا عربيًّا من أهل الفصاحة والعلم 
يقدر على أن يقف ويلقي مثل هذه الخطبة ارتجالً. فهذه هي 

”

خطبة عيد الأضحى الإلهامية،خطبة عيد الأضحى الإلهامية،

  وشهادة تأييد ربانية للمسيح الموعود وشهادة تأييد ربانية للمسيح الموعود 

ضحى أحمد 

سوريا



21

الخطبة التي يشهد لها قرابة 150 شخصا.«)3(
 : وفي موضع آخر من كتبه، يقول سيدنا المسيح الموعود
الأضحى  عيد  يوم  يوم 1900/4/11  صباح  في  »تلقيت 
إلهامًا تعريبه: “اخطُب اليوم بالعربية، لقد أُعطيتَ القوة”. 
ثم تلقيت وحيًا آخر: “كلام أُفصحتْ مِن لدن ربٍّ كريم  
فقمتُ بعد صلاة العيد لإلقاء الخطبة باللسان العربي، ويعلم 
الله أنني أُوتيتُ قوة من الغيب، وكان يخرج من فمي ارتجالًا 
أن  أبدا  أظن  ولا  تمامًا.  قدرتي  يفوق  فصيح  عربي  خطابٌ 
إلهام رباني خاص- على  الدنيا يقدر – من دون  أحدًا في 
عدة صفحات  يبلغ  والبلاغة  الفصاحة  بهذه  إلقاء خطاب 
من دون أن يكتبه على ورق أولًا. عندما ألقيتُ بين الناس 
هذه الخطبة العربية التي سُّيت »الخطبة الإلهامية« كانت عين 
غيبية تتدفق عندئذ، ولا أدري ما إذا كنتُ أنا المتكلم أم كان 
ملاك يتكلم بلساني! لأنني كنت أعلم أنْ لا دخل لي في هذا 
الكلام. كانت الجمل الجاهزة تخرج من فمي تلقائيا، وكانت 

كل جملة منها آية لي.«)4(
لقارئها  تبدي  أنها  الإلهامية  الخطبة  عظمة  من جوانب  إن   
نموذجًا فريدًا وتجربة مؤثرة كيف بوسع أحد أن يقف هكذا 
ويلقي خطابً طويلً بالعربية دون استعداد مسبق إنها معجزة 

م نظيرها. معرفية أراها اُلله تعالى، وليس بوسع أحد أن يقدِّ
ففي صبيحة يوم العاشر من ذي الحجة عام 1317هـ، والذي 

وافق يوم الحادي عشر من إبريل عام 1900م في قاديان الهند 
ألقى سيدنا مرزا غلام أحمد المسيح الموعود والإمام المهدي 
 ، خطبة عصماء بلسان عربي مبين مؤيَّدًا من الله 
وعُرفت هذه الخطبة بـ"الخطبة الإلهامية"، وقد بيَّ فيها سيدنا 
في  والكامنة  البالغة    الله  حكمة    الموعود  المسيح 
تقديم القرابين، ويتكون الكتاب من خمسة أبواب وقد أفرد 
حضرته  لهذه الخطبة الباب الأول، أما الأبواب الأربعة 
التالية فقد ألّفها حضرته لاحقًا وضمها إلى الخطبة الإلهامية، 
وكذلك ألحق  بالكتاب قصيدة عربية من تسعة وخمسين 
بيتًا، ثم حاشيتين طويلتين ضمّنهما دقائق المعارف الروحانية، 
عن  والثانية  الموعود،  والمسيح  آدم  بين  الفرق  عن  فأولاهما 

استدعاء حال العصر بعثته مسيحًا موعودًا.
الحق أن عظمة الخطبة الإلهامية تلوح لقارئ الكتاب بمجرد أن 
يشرع في تصفحها، إذ طالما اختزل الناس من عوام المسلمين 
ولبس  اللحم  قضم  في  الأضحى  بعيد  الاحتفال  ومشايخهم 
الكامنة  الحكمة  أن  يتصورون  أحوالهم  أحسن  وفي  الفخم، 
الفقراء  على  بالطعام  التصدق  من  نوع  أنه  هي  القربان  في 
والأقارب والمعارف، دون أن يدركوا عمق الفلسفة والحكمة 

البالغة من تقديم القرابين.
الشّعيرة  يتعمق في فلسفة هذه  أوّل من  السّلام  فكان عليه 
ويوليها الاهتمام الكبير ويسبر غور الغايات الإلهية من الأوامر 

”

اليوم  “اخطُب  تعريبه:  إلهامًا  الأضحى  عيد  يوم   1900/4/11 يوم  صباح  في  »تلقيت 

كريم  ربٍّ  لدن  مِن  أُفصحتْ  “كلام  آخر:  وحيًا  تلقيت  ثم  القوة”.  أُعطيتَ  لقد  بالعربية، 

قوة  أُوتيتُ  أنني  الله  ويعلم  العربي،  باللسان  الخطبة  لإلقاء  العيد  صلاة  بعد  فقمتُ   ]...[

ولا  تمامًا.  قدرتي  يفوق  فصيح  عربي  خطابٌ  ارتجالًا  فمي  من  يخرج  وكان  الغيب،  من 

خطاب  إلقاء  على  خاص-  رباني  إلهام  دون  من   – يقدر  الدنيا  في  أحدًا  أن  أبدا  أظن 

أولًا....... ورق  على  يكتبه  أن  دون  من  صفحات  عدة  يبلغ  والبلاغة  الفصاحة  ”بهذه 



        التقوى         يونيو 222025 

على  سائراً  ليكون  وغاياتها  المؤمن  أفعال  بين  وربط  الربانية 
الصراط المستقيم ويصل للغاية من خلقه بكونه خليفة الله في 
الأرض، ويرى حضرته من في الأضاحي بعدًا عميقًا وحكمة 
عظيمة حيث يقول: » إن العبادة المنجية من الخسارة، هي 
ذبح النّفس الأمارة، ونحرها بُمدى الانقطاع إلى الله ذي الآلاء 
والأمر والإمارة، مع تحمل أنواع المرارة، لتنجو النّفس من موت 

الغرارة. وهذا هو معنى الإسلام، وحقيقة الانقياد التّام.
والمسلم من أسلم وجهه لله رب العالمين، وله نحر ناقة نفسه 

وتلّها للجبين، وما نسي الَحين في حِين«.
ولما كانت هذه الخطبة آية عظيمة تشهد بصدق المسيح 
الموعود  المسيح  شجعّ  تعالى،  الله  من  وتأييده  الموعود 
أتباعه نظراً إلى أهميتها على أن يحفظوها عن ظهر   
غلام  الصوفي  ومنهم  الإخوة  من  عدد  فاستظهرها  غيب، 

ومفتي  إسماعيل،  محمد  مير  والسّيد  محمد، 
وبعض  علي  محمد  والمولوي  صادق،  محمد 
الصحابيان  قرأها  ثم  الآخرين.  الصحابة 
المسيح  مجلس  في  الأخير  في  المذكوران 
سطح  على  غيب  ظهر  عن    الموعود 
المسجد المبارك بين صلاتي المغرب والعشاء. 
من المعلوم أن المولوي عبد الكريم كان يملك 
ذوقًا علميًّا كبيراً وكان مشغوفًا بهذه الخطبة 
إلى حد لا يوصف فكان يقرأها على الناس 

قراءته  بمجرد  الوجد  من  حال  عليه  تستولي  وكانت  كثيراً 
بعض عباراتها.)5(

أثر »الخطبة الإلهامية« في أهل العربية
الأحمديين  المسلمين  أحد  تقريبًا، كان  1940م  عام  في 
الجيش  في  عسكرًّي  الكريم،  عبد  الحاج  ويدعى  الهند  من 
البريطاني  الاحتلال  تحت  الهند  وقوع  بحكم  البريطاني، 

آنذاك، وكان قد  يمم شطر مصر، وشرع خلال مدة وجوده 
بمصر في تبليغ العرب من المصريين بدعوى المسيح الموعود 
التبليغ أن بايع أحدُ أصدقائه  نتيجة ذلك  ، وكانت 
المصريين، ويدعى »علي حسن«، فكان ذلك الأخ المصري 
يصطحب الحاج عبد الكريم إلى سكان البلدة من العرب 
لكي يبلغهم رسالة الأحمدية، وكان من بين من حظوا بذلك 
التبليغ موظف في مصلحة البريد والتلغراف، واستمر الحوار 
بينهما أي﻿امًا، فاتفق معه في جميع المسائل عدا بعث نبي من 
الأمة المحمدية، فكان أن أهدى الحاج عبد الكريم لمحاوره 
نسخة من »الخطبة الإلهامية« وانقطع عن زيارته عدة أيام. 
وذات يوم تلقَّى الحاج عبد الكريم رسالة من محاوره موظف 
البريد، دعاه فيها إلى بيته لتناول الطعام، وما أن حلَّ الحاج 
الموظف  البريد حتى بادره  الكريم ضيفًا على موظف  عبد 
الحاج  فسأله  بيعته،  رسالة  إرسال  بطلب 
هل انحلت مسألة النبوة؟ فأجابه قائلً: لقد 
لتناول  الأزهر  مشايخ  أحد كبار  دعوت 
العشاء عندي، وأخبرته أن بعض أهل الهند 
بلَّغوني رسالة الأحمدية، وقالوا لي إن المسيح 
المزمع  عيسى  وأن  مات  قد    عيسى 
 ، مجيؤه هو رجل من أمة سيدنا محمد
حضرة  وأن   ، ومهديًّ مسيحًا  سيأتي  وأنه 
مرزا غلام أحمد القادياني يقول إنه هو ذلك 
المسيح الموعود والإمام المهدي، فاتفقت معهم في كل شيء 
إلا كون الميرزا نبيًّا من الأمة، فهذا لم أستسغه ولم أستوعبه. 
أما أنت فعالم دين، فأرجو أن تخبرني هل موقفي صحيح 
قرأت كتب  لقد  الأزهري:  الشيخ  ذلك  لي  فقال  لا؟  أم 
أطراف  معهم  وتجاذبت  الأحمديين،  ببعض  والتقيت  المرزا 
الحديث، فالنبوة التي ادّعاها المرزا لو جاء ألف نبي بحسبها 
فلا يتأثر بذلك ختم النبوة. فقلت له: الآن سوف أنضم 

”



23

عليك  تقع  فمسؤوليتي  الأحمدية،  الإسلامية  الجماعة  إلى 
يوم القيامة، فقال الشيخ الأزهري. إن جوابي هذا يخصك 
أنت هنا فقط، فإذا طرحتَ علي السؤال نفسه في العامة 
فسوف أقول: لا يمكن أن يأتي أي نبي حتى من الأمة. وإذا 
أردت أن تنضم إلى الجماعة الإسلامية الأحمدية فافعلْ فأنا 
أتحمل المسؤولية. أما أنا فتعترضني بعض العقبات، أكبرها 
أني إذا أصبحت أحمديًّ فسوف أُسرَّح من العمل، فحين 
العزم  الأزهري، عقدتُ  الشيح  فم ذلك  سمعت ذلك من 
وبدأت  الأحمدية،  الإسلامية  الجماعة  إلى  الانضمام  على 
تلك  في  واتفق  النوم.  قبل  وأنهيتها  الإلهامية،  الخطبة  أقرأ 
  الليلة أن رأيت فيما يرى النائم أن سيدنا أحمد المسيح
ذاهب إلى مكان ومعه جماعة كبيرة من الناس، فسألته مَن 
هؤلاء يا سيدي؟ وإلى أين تأخذهم؟ فقال هؤلاء أولياء الله 
الذين سبقوني في الأمة المحمدية وآخذهم لزيارة النبي  وأنا 
خاتم الأولياء ولا وليَّ بعدي إلا من كان من جماعتي ولا نبي 
بعد النبي  إلا أن يكون نبٌي من أمته. وعندما استيقظت 
ا  أيَّ سعيدًا  وكنت  حُلت،  قد  النبوة  ختم  مسألة  كانت 
سعادة. يقول الحاج عبد الكريم: أرسلت استمارة بيعته مع 

تفصيل هذا الحادث فوراً إلى قاديان.)6(
كان هذا غيضًا من فيض تجليات عظمة الخطبة الإلهامية، 
والتي ينقطع نظيرها في بيان دلالة الأضحية والحكمة من 
تلك الشعيرة، وما قدمه حضرته فيها من الأدلة والبراهين 

المسيح  على كونه  الشريفة  والأحاديث  الكريم  القرآن  من 
على  أيضًا  الضوء  فيها  وألقى  المنتظر،  والمهدي  الموعود 

. حقيقة معراج النبي
ولا يُدرك عظمة شيء من يجهل قدره، وفي هذا الصّدد ثبت 
أن حضرة مرزا غلام أحمد القادياني هو الإمام المهدي، إذ 
هداه الله العليم الحكيم إلى تلك الدقائق، فأعثره على جوهر 
هَا  فَإِنـَّ مْ شَعَائِرَ اللَِّ  عَظِّ التقوى، يقول تعالى: »ذَلِكَ وَمَنْ يـُ

قْوَى الْقُلُوبِ.«)7( مِنْ تـَ

الهوامش:
	1 مرزا مسرور أحمد، خطبة الجمعة بعنوان »الخطبة .

الإلهامية«، ألقيت بتاريخ 11-04-2014.
	2 مرزا غلام أحمد القادياني، الخطبة الإلهامية، .

الطبعة الحديثة، الشركة الإسلامية المحدودة، لندن، 
2009م.

	3 مرزا غلام أحمد القادياني، نزول المسيح، الطبعة .
الحديثة، الشركة الإسلامية المحدودة، لندن.

	4 مرزا غلام أحمد القادياني، حقيقة الوحي، الطبعة .
2، الشركة الإسلامية المحدودة، لندن، 2015م.

	5 انظر: مرزا مسرور أحمد، خطبة الجمعة بعنوان .

»الخطبة الإلهامية«.

	6 انظر: المرجع السابق..

7 )الحج: 33(.	.

إن العبادة المنجية من الخسارة، هي ذبح النّفس الأمارة، ونحرها بُمدى 

الانقطاع إلى الله ذي الآلاء والأمر والإمارة، مع تحمل أنواع المرارة، لتنجو 

النّفس من موت الغرارة. وهذا هو معنى الإسلام، وحقيقة الانقياد التّام.

والمسلم من أسلم وجهه لله رب العالمين، وله نحر ناقة نفسه وتلّها للجبين، 

”وما نسي الحَين في حِين

”



        التقوى         يونيو 242025 

تعريف الإسلام من الناحية اللغوية
الإسلام هو إعلان المسالمة ونفي المعاندة، وله تطبيقات شتى 
كل منها إسلام. وفعل »سَلِمَ« من بنيته الصرفية هو فعل غير 
، أي لازم، علما أن الأفعال على ضربين: متعدّ وغير  مُتَعدٍّ
متعدّ، فالمتعدّي ما يفتقر وجودُه إلى محل غير الفاعل. والتعدي 
التجاوُز، يُقال: »عدا طَوْرهَ«، أي: تَاوز حَدّه، أي: إن الفعل 
تجاوز الفاعلَ إِلى محل غيره، وذلك المحلّ هو المفعول به)1(.. 
على  دالا  »اسلم«  الفعل  يكون  النحاة،  على كلام  وقياسا 
ليصير »أسلم«  يتعدى بالهمزة  الذاتية.. وهو  السلامة  معنى 
بمعنى فاض منه السلام وتعدى نحو ذات غيره. ويمكن اشتقاق 

»يُسْلِم«،  بمضارعه  بالإتيان  »أسلم«  من  الفاعل«  »اسم 
الآخر،  قبل  ما  وكسر  مضمومة  ميما  المضارعَة  ياء  وإبدال 
المتعدي  فالفعل  »مسلم«.   لفظة  على  النهاية  في  لنحصل 
هَمَ«  و«أَفـْ »سمع«،  لازمُِه  الذي  »أَسَْعَ«  مثل  هو  »أسلم« 

الذي لازمُِه »فَهِمَ«.

وللإسلام معناه العام
والإسلام من معانيه ذلك الموقف المتَُّخَذ من الطرف الآخر.. 
الحياة في سلام مع الطرف  أو هو  له..  السلام  إعطاء  وهو 
الآخر. وكل من أعلن مسالمة وكف عن حرب ومعاندة فهو 
مسلم. فمن سلم الناس في وطنه من لسانه ويده وأذاه فهو 

مسلم وله هوية مسلم بمعنى.
والشعب والقطر الذي نسلم من أذاه ومن طمعه ومن حقده 
الذي  الســلام معنا تماما فهو مسلم بمعنى.. والشعب  ويعلن 

”

جانبٌ من حقيقة الإسلام،جانبٌ من حقيقة الإسلام،

 ديناً وسلوكًا ديناً وسلوكًا

الأستاذ المرحوم 
فتحي عبد السلام

)مصر(



يؤوي المسلمين ويسالمهم ويعاملهم بإحسان هو مسلم بمعنى.. 
  

معنى خاص جدا
سلام  في  ويحيا  وجل  عز  ربه  المرء  يُسالم  أن  الإســلام  ومن 
مع خططه التي جعلها الله لنمو عباده ورقيهم.. لأنه بصفته 
مصيرك  يجعل  أن  فلزم  روحا  خلق  وقد  يربي،  أن  بد  لا  ربًّ 
رحمة حسب صفته الرحمة التي غلبت الغضب. وقد اقتضت 
حكمته أن نقوم بتنفيذ كل تعاليم الأنبياء لكي نتطهر ونترقى 
ونتربى ونزداد وننمو.. ولا بد لنا من ذلك، وإلا ما كان هناك 
مبرر لوجودنا أصلا.. ولا يكلف الله تبارك وتعالى نفسا إلا 
تجميل  عمليات  إجراء  تشبه  معاناة  فيه  ذلك  وكل  وسعها. 
جراحية، فوجب عليك الاستسلام لُخطة نحن الطرف الوحيد 
المنتفع منها، مهما كدحنا وعانينا، خاصة أنه، عز وجل، هو 
سيهب لنا طاقة تحمل المعاناة أيضا.. باختصار، كل التكلفة 

هو ضامنها.
ومن معاني المسالمة مع الله توحيده حبا، والرضا بتلك العملية 
الجراحية وعدم المقاومة والانتفاض. وهذا الرضا يسمى إيمانا، 
لأننا نُِسُّ لأبامان ناحية الله ونطمئن له ونُسَلِّم أنفسنا لأوامره 
مما كنا  أجمل  حال  على  فنقوم  بنجاح،  وتتم  العملية  ليعمل 

عليها، ويُكتب لنا الشفاء.
هو  أنه  مدركين  عقلاء  نكون  بأن  أمرنا  ولكنه  عنا  غني  الله 
الملاذ والصديق الوحيد العالم المقتدر، الذي يعتبر اللجوء لغيره 

لديه  ما  مفلس كل  عاجز  إلى  ولجوءا  وعمى  ونكرانا  غباء 
حساسين  نكون  أن  وطالبنا  الأصل..  الله  من  مستعار  هو 
رائعين صالحين مسالمين شجعانا في  للجمال والجلال رحماء 

الحق صابرين عابدين لله معترفين بجميل من يحسن إلينا.  
الإسلام، وعلى  معاني  بكل  وقد جاء رسول الله محمد صلى الله عليه وسلم 
قمتها الإسلام لله أو الدخول في سلم مع معه ، وذلك 
رغَْبُ عَنْ مِلَّةِ  اقتداء بملة إبراهيم حنيفا، يقول تعالى: ﴿وَمَنْ يـَ
يَا وَإنَِّهُ فِ  نـْ نَاهُ فِ الدُّ فْسَهُ وَلَقَدِ اصْطَفَيـْ راَهِيمَ إِلَّ مَنْ سَفِهَ نـَ إبِـْ
الِِيَن * إِذْ قَالَ لَهُ ربَُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ  الْخِرةَِ لَمِنَ الصَّ

الْعَالَمِيَن﴾.)2( 

 أصل معنى الإسلام لله كما جاء به مسيح الله مجددا دين 
محمد صلى الله عليه وسلم 

من يعلم أن الله  له صفات الحياة والقدرة والعظمة والقيومية 
والربوبية والرحمة الرحمانية والرحمة الرحيمية والرحمة المالكية ويعلم 
أنه رب الفيزياء والكيمياء والزرع والفلك والسوائل والغازات 
والنور  والأمواج  والموجات  والمرض  والصحة  والنفوس  والعلوم 
معه  حضوره  مدركا  ويحيا  وليا،  الله  يتخذ  فإنه  والبرد  والحر 
في تعلمه وطعامه وشرابه وكـلامه ومذاكرته وامتحاناته وشغله 
وتصميماته وخططه وتعاملاته وزواجه ومعاشرته المنزلية وتربيته 
لولده، ويدخل الله معه في كل شأن مستشارا مستخارا.. ويقرأ 
رسالته متمعنا فرحا بها ويعمل بما فيها ويستمد من الله علم 

مع  سلام  في  ويحيا  وجل  عز  ربه  المرء  يُسالم  أن  الإســلام  من 

لا  ربًّا  بصفته  لأنه  ورقيهم..  عباده  لنمو  الله  جعلها  التي  خططه 

حسب  رحمة  مصيرك  يجعل  أن  فلزم  روحا  خلق  وقد  يربي،  أن  بد 

نقوم  أن  حكمته  اقتضت  وقد  الغضب.  غلبت  التي  الرحمة  صفته 

وننمو.. ونزداد  ونتربى  ونترقى  نتطهر  لكي  الأنبياء  تعاليم  كل  بتنفيذ 

”

”



        التقوى         يونيو 262025 

”

مالم يعلم منها .
هذا الإنسان الذي شغف بالله محبة يعده الله بالحياة الناجحة، 
فيظل مع الله   وحده مشغولا به له كل وقته وجهده، مع 
ملاحظة أن الله   غني، والعلاقة علاقة انتفاع صرف من 
طرف الإنسان، ويجعل لله كل خواطره ونياته وماله وحياته.. 
التوحيد لازم ليتم مشروع تنمية المرء بنجاح، لأن كل متدخل 
آخر سيفسد العملية، والموحد المسلم يرى كل خير ممنوحا من 
يد الله تعالى ولا يرى سببا نافعا إلا بالله ولا خطرا مؤثرا إلا 

بسماح الله والله لن يخذل وليه.
  

النتيجة المأمولة
لو وافقت على عقد معاهدة السلام مع الله   ليربُّـَك كما 
يحب أو يرقيك كما يرضى أو ينميك كما هي خطة رحمته 
حسب  والتكميل  التجميل  جراحة  عليك  يجري  أو  الأولى 
الكتالوج فإنه يحدث شيء رائع، إذ يُظهِر الله   وجوده 
وكماله وعظمته وقدرته فيك ويرى الناس من جمالك وحلاوة 
كلامك وقوة حجتك عجبا. ويعلمك الله علوما نادرة ويجعلك 
 محفوظا من أوبئة منتشرة أنت ومن يصدق معك الصداقة..
يجعل الله   كلامك يوافق الفطرة وينأى عن الخرافة ويجذب 
بين  الجامع  والتقدم  والتعليم  العلم  نمو  ويسبب  النقية  الفكرة 
والإفساد  التلويث  من  المانع  والتوفيق  والأخلاق  الإبداع 

والإلحاد.
إن الناس يصعب عليهم فهم معاني الإسلام بشكل فلسفي 
مجرد، فالله   جعل من العبد الصالح مرآة يرى الناس فيها 
شأنك  هو  ليصلح  حياتك  لله  تسلم  أن  في  العظمة  روعة 
كله: طبعا بكلامه في كتابه وطريقة نبيه صلى الله عليه وسلم في الحياة. فتصير 
عادل الحكم محسنا للجميع مواسيا لبني آدم مقتبسا من ربك 
والرحمانية  والرحيمية  المالكية  من صفات  البشرية  يناسب  ما 

والربوبية ..

سببا  ويجعلك  آيات  يديك  على  ويجري     الله  ينصرك 
البشر  نماذج  من  الجمال  فريدة  لتحف  ومربيا  للبركات 
المتتلمذين على يديك. ويكتب التاريخ نتائج الإسلام بكل 

 روعتها متجسدة على شكل حياة إنسان صالح.	
لة كل ذلك ونتيجته أن يختار الناس دينك رويدا  وتكون محصِّ

 مقبلين يتزايدون ويُتركَ لله   حساب المعرضين.	
 

 الحمد لله يتجلى في المرآة	
كل هذا سيكون بروزا للحمد الإلهي، أو برهانا على أن الله 
هو الجميل، ومن جماله كان هذا النموذج الإنساني الجميل، 
وكلام  وأعمال  لتأثير  استسلامه  من  جماله  اكتسب  الذي 

وعمليات التجميل التي يُريها الله الجميل.
النوع من    على كمالات هذا  برهانا من الله  وسيكون 
فهم الإسلام، وبراءة إلى المكذبين من كل نوع آخر من فهمه 
ينتج قبحا وقسوة وغلظة وظلما ويثمر الكبر والغطرسة وتغلب 

الشهوات وعيشة الإكراه وفكر الخرافة..
على  مرآة  هي  النكدة  وحياتهم  والمخرفين  القساة  مصير  إن 

عورات فهمهم للإسلام وأن إسلامهم ليس هو الإسلام.
الصحيح،  الإسلام  معنى    الموعود  مسيح الله  تبنى  لقد 
فأنعم الله عليه وجعله من المنعم عليهم: بأن جعله مرآة لجماله 
تعالى وكماله ومرآة لجمال وجدوى وصحة معنى التوحيد الحق 

والإسلام الصحيح..

الهوامش:
	1 للزمخشري، . المفصل  شرح  يعيش،  بن  الدين  موفق 

العلمية،  الكتب  دار  1، ج4، ص295،  الطبعة 
بيروت، 2001م.

2 )البقرة: 132-131(	.



27

”

دعب وافة اينيتسوجن بأرعب ونسات، أي في 569 ميـــادي، وُدل في ةكم إاسنن اكن أرثك اانلس يرثتأا ىلع 
اةيرشبل، ووه دممح اذلي دّعيه الأوروويبن ذكابا... ونّكل دممحا اكن يًلحتما نساحبم دحدت يرصم ديدع 
ااتقلل اكن اعاجش  زنل ةحاس  وإذا  ابرنلم اكن ابيطخ احيصف،  إذا دعص  ولّبماغ؛  امملأ. اكن يًدنج  نم 
دقمامًا. إن صخلم دهني وه أن االله أدح، لم أجلي ايبلن هذه اةقيقلح إلى ااقنلش ارظنلي، لب لّعم أهعابت 
اةفاظنل والاصلة واوصلم وام إلى ذكل نم أومر، وسّحن مهتلاح اةيعامتجلا ايلمع. ودق فضـــل ااقدصلت 

ىلع لك اوملأر ارخلأى.    )جـــون ويليـــام دريـــر(

لّكام كّفنار في تارخي دممح وتارخي دباةي الاسلإم، لّتمكَان اوهذلل أامم هتاحانج اةميظعل. لا كش أن ارظلوف 
تناك وماةيت دملمح تحتاأف هل صًرفا لم تـُتَحْ إلا ليلقل نم ااجرلل، يرغ أن الجرل اكن ىلع وتسمى ارظلوف 
مًاتما، ولف لم نكي ذا رظن بقثا، ورلَج دوةل، ولاكوتم ىلع االله، وانقوم هنبأ وعبمث نم االله لاًعف، الم كُبت في 
تارخي اةيناسنلإ لٌصف اهمّ دًجا. ولي ألٌم أن ذها ااتكلب نع هتيرس وسف دعاسي ىلع ريدقت ذها اميظعل 

نم أانبء آدم.  )وليـــام مونتغمـــري(

دقل اتعمتج في صخش دممح - هنوك سَسؤم دني ومَكاح دوةل - اتيصخشن، ةيصخش اباابل وةيصخش 
رصيق. دقل اكن دممح نبمـةلز "اباابل"، وهنكل اكن أىسم نم ارهاظلم اةيوبابل، واكن رصيقاً وهنكل اكن في نىغ 
نع الُأبّـــة اةيرصيقل. ول حُـــقّ دحلأ أن  نلعي أهن دق أرىس دمئاع انملأ والاسلم في الماعل مسبا االله طقف، 
دبون أن وكين هيدل شيج يماظن ولا وصقر ةيكلم ولا ياابجت وإتاوات، انمإف قيح ذكل دملمح. دقل كلم 

اوقلة دبون اابسلأب االمدةي.  )ريجنالـــد بـــوزورث سميـــث(

اكن زجني لك أهلامع، واكن لا دّيم هدي إلى يشء ام لم نكي عًوضوما أهمام اماتم، وذكها تناك اعدهت في 
رشاعمة اانلس، إفذا لّكتم عم أدح لم جّوتيه لايلق، لب اصر وهًجا هجول هل، وامل إهيل لكب همسج، وإذا حفاص 
أدحا لم عجري هدي لبق ارطلف ارخلآ، وكلذك اكن لا تريك هثيدح يرغ لمتكم عم أدح وول اكن أايبنج، واكن 
عمسي لاكم ارخلآ تىح نهايتـــه. تناك هتطاسب اتيل وراهث نم آهئبا عَباط هتايح. اكن وقيم هلامعبأ هسفنب، 

واملك أراد أن دصتيق ىلع الئاسل دّصتق هسفنب. واكن دعاسي زوهتاج في أومر اتيبل.   )ويليام موير(

باقة من أقوال الأغيار

 في النبيّ المختار صلى الله عليه وسلم



        التقوى         يونيو 282025 

دوران في الحلقة المفرغة
في الوقت الذي نشرع فيه في التطرق إلى الحديث عن التدابير 
النفسية  الصحية  والمالية من جانب والمشكلات  الاقتصادية 
بصدد  أننا  الرأي  بادي  للبعض  يبدو  قد  آخر  جانب  من 
الظن  أن هذا  المشرقين، غير  بعد  بينهما  الحديث في مجالين 
فإن  المقال.  هذا  تفاصيل  على  الاطلاع  بعد  بطلانه  يثبت 
العلاقة بين الديون والصحة النفسية لا يمكن إنكارها، حيث 
والاكتئاب  للقلق  خارجي  غالبًا كمثير  المالي  الضغط  يعمل 

ومجموعة من الاضطرابات النفسية الأخرى.
كشف تقرير صادر عن المكتب البرلماني للعلوم والتكنولوجيا 

المملكة  في  بالغ  شخص  مليون   14.6 بحوالي  يُقدَّر  ما  أن 
المالية،  أوضاعهم  مع  التعامل  في  صعوبة  يجدون  المتحدة 
بالفواتير  الوفاء  مليون شخص  عبء   7.4 في حين يحمل 
سريع  وقودًا  ل  يشكِّ الذي  الأمر  الائتمانية،  والالتزامات 
القلق،  وأولها  النفسية،  الصحة  مشاكل  لأغلب  الاشتعال 
وهو ما يتضح من حقيقة أن نسبة ثمان وخمسين بالمائة من 
المتورطين في الديون يعانون من قلق متوسط أو مرتفع، مقارنة 

ـ بنسبة سبع وعشرين بالمائة فقط من غير المتورطين فيها.)1(
ولا يتوقف الأمر عند القلق فحسب، إذ يتبلغ كارثية الأمر 
ببعض المدينين مبلغا يقدِمون عنده على الانتحار، فقد ورد 
أربعمائة  له  معدَّ ما  وحدها  إنكلترا  في  أن  التقارير  بعض  في 
وعشرين ألف شخص سنويا ممن تُثقِل كواهلهم أعباء الديون 
يفكرون في الانتحار بشكل جدِّي.)2( ولم يعد السبب خافيا 
يتورط  التي  الديون  الطردية بين حجم  العلاقة  ثبتت  بعد أن 
فيها المرء ودرجة ما يشعر به من اضطرابات نفسية. وهذا بحد 

يْنِ،  العِبْءُ النَّفْسِيُّ جَرَّاءَ الدَّ

وَالحَلُّ الِإسْلامِيّ

لِلْمُشْكِلَةِ مِن جِهَتَيْن

أحمد دانيال عارف   و    د. بلال دار

”
)المملكة المتحدة(



29

ذاته قد يدفع الَمدين إلى الانسحاب أو يمنعه من العمل بكامل 
طاقاته، فيعاني من صعوبات أكثر في حياته، مما يتسبب في 
المزيد من الضغوط المالية ويدخله في حلقة مفرغة من الديون 

المتزايدة والتدهور في الصحة النفسية.)3(

صنم المجتمع الغربي الحديث
تجتاح العالم خلال القرون الأخيرة وتحديدا منذ القرن الثامن 
ما  واجتماعية  نفسية  وتوجهات  وسلوكيات  عادات  عشر 
كان لها أن توجد لولا بيئة عصر الحداثة الذي افتتحته الثورة 
الصناعية)4(. وفي القرن التاسع عشر بدأ الفكر الغربي يسلك 
توجهات علمانية بصورة مطردة، مع تراجع تأثير الدين على 
الحياة اليومية والسياسية، بحيث رأى الغربيون أن التوجهات 
قد  المسيحي  الديني  التوجه  وكذلك  التقليدية،  الفلسفات 
إجابات  وتقديم  الناس  حياة  توجيه  على  قدرتها  فقدت 
الألماني  ورأى  منه،  والغاية  الوجود  عن  ة  الملُحَّ الأسئلة  على 
والقيم  للمعنى  الإله كمصدر  فكرة  أن  مثلا  نيتشة  فريدريك 
باتت غير قابلة للاستمرار في عصر العلم والعقلانية.. لم تكن 
هذه الفكرة المسمومة مجرد فكرة عابرة، بل كانت سنَّة سيئة 
يتجرع  بشكل خاص  الغربي  والعالم  بعامة  العالم كله  زال  ما 
مرارتها، فقد أحدثت فكرة التخلي عن الإيمان بوجود إله حي 

ملؤه  ما جرى  عميقًا، سرعان  وجوديً  فراغًا  أحدثت  قيوم، 
المادية التي لا تؤمن إلا بالرخاء الاقتصادي وبالنزعة  بالنزعة 
الاستهلاكية، ولم تلبث تلك النزعة المادية أن أصبحت حجر 
أساس المجتمع الغربي الحديث. ولا نستغرب حين نعرف أن 
بوضوح  عنى  فإنما  الدنيا،  الحياة  ذكر  حيثما  الكريم  القرآن 
تلك القيم المادية، وما الحياة الدنيا إلا وصف بليغ للمادة، 
الإنسان  وتسليع  الاستهلاك،  ومظاهر  المال،  رأس  وسيطرة 
القائمة السوداء من  والمرأة، والاتجار بالمرض، إلى آخر هذه 
الأمور التي تجعل من الإنسان عبدا لشهواته.. نعم، إن تعبير 
ذكرها  والتي  المادية،  للقيم  بليغ  وصف  هو  الدنيا«  »الحياة 
القرآن قبل أكثر من أربعة عشر قرنا من الآن، وقد تكرر ذكره 
في القرآن سبعا وستين مرة)5(، منها قوله تعالى: ﴿زيُِّنَ للِنَّاسِ 
مِنَ  الْمُقَنْطَرةَِ  واَلْقَنَاطِيِر  واَلْبَنِيَن  النِّسَاءِ  مِنَ  هَواَتِ  الشَّ حُبُّ 
عَامِ واَلَْرْثِ ذَلِكَ مَتَاعُ  ةِ واَلَْيْلِ الْمُسَوَّمَةِ واَلَْنـْ هَبِ واَلْفِضَّ الذَّ
يَا واَللَُّ عِنْدَهُ حُسْنُ الْمَآبِ﴾)6(.. إن بريق المادية  نـْ الَْيَاةِ الدُّ
غالبا ما يحجب جوهر تحقيق الذات، بحيث إن المرء الدائر 
في حلقتها يجد نفسه في مطاردة لا هوادة فيها لنمط حياة 

يفوق إمكاناته.
النزعة الاستهلاكية وليدة المادية أو هل الزَّبون دومًا على 

حق؟!

التي  الديون  حجم  بين  الطردية  العلاقة  ثبتت  أن  بعد  خافيا  السبب  يعد  ولم 

ذاته  بحد  وهذا  نفسية.  اضطرابات  من  به  يشعر  ما  ودرجة  المرء  فيها  يتورط 

فيعاني  طاقاته،  بكامل  العمل  من  يمنعه  أو  الانسحاب  إلى  المدَين  يدفع  قد 

المالية  الضغوط  من  المزيد  في  يتسبب  مما  حياته،  في  أكثر  صعوبات  من 

النفسية. الصحة  في  والتدهور  المتزايدة  الديون  من  مفرغة  حلقة  في  ”ويدخله 

”



        التقوى         يونيو 302025 
”

هو  الاستهلاك  أن  بدا  المستحدثات،  وتطوُّر  الزمان،  م  بتقدُّ
المعاصر  الإنسان  وجود  على  ذيوعا  الأكثر  الحسي  الدليل 
أصبح  الاستهلاك  بأن  القول  يمكننا  أخرى  بعبارة  وكينونته، 
عًا لدى البعض في تعبيرهم عن ذواتهم، فعوضا عن  بـَ أسلوبا متـَّ
مبدأ »أنا أفكر، إذن أنا موجود«، أمسى الوضع رهين مبدأ 
أصبح  أن  بعد  سيما  لا  موجود«،  أنا  إذن  أستهلك،  »أنا 

الاستهلاك نمطا حياتيا شائعا. 
هو  الحديثة  الاقتصادية  للنظرية  الأساسية  المبادئ  أحد  إن 
مفهوم »سيادة المستهلك«، أو ما اعتدنا على ترجمته إلى عبارة 
»الزَّبون دومًا على حق«، وتستند هذه الفكرة إلى أن للأفراد 
الحرية في اتخاذ قرارات الشراء بناء على خياراتهم الخاصة، مما 
يشير إلى أنهم الأجدر لمعرفة ما هو في مصلحتهم. كما يمكن 
للمستهلكين تنظيم خياراتهم المفضلة وتحديد أولوياتها بشكل 
مع  الإطار  هذا  يتماشى  الرأسمالي،  النظام  سياق  وفي  فعال. 
فكرة أن الطبيعة البشرية أنانية، مما يعني أن الأفراد سيتصرفون 

بطرق تعظّم مكاسبهم الشخصية.

الإعلام المعاصر خادم النزعة المادية المطيع
النزعة  وتعظيم  تعميق  في  الخطير  دورها  الإعلامية  للمؤسسة 
المؤسسة  دور  جانب  إلى  الاستهلاكية،  ومظاهرها  المادية 
التمويلية بطبيعة الحال.إذ يجري تعزيز النزعة الاستهلاكية بشكل 
كبير من خلال الحملات الإعلانية الواسعة التي أصبحت فنًا 
بحد ذاتها. ومن الناحية النفسية، غالبًا ما يقاد المستهلكون إلى 
نهل شعورهم بقيمة ذاتهم من امتلاكهم لأغراض جديدة مقارنةً 
بمن في دوائرهم الاجتماعية. لكن نظام القيم هذا له عواقب 
اجتماعية ضارة لأنه يميل إلى تهميش أولئك الذين يفشلون في 
الحصول على أحدث السلع التي يمتلكها أقرانهم وجيرانهم. هذا 
يخلق دافعًا للَّحاق بالركب وتجاوز الآخرين، مما يؤدي إلى سباق 

فئران لا نهاية له أبدًا.

زْرِي المتعة الفورية بصحتنا العقلية! كيف تـُ
هو  ما  دائمًا  يعرفون  الناس  بأن  القائل  الافتراض  من  يتبين 
الأفضل لهم أن خبراء الاقتصاد تجاهلوا التمييز بين الاحتياجات 
قابل  غير  هدف  أمام  أنفسهم  وضعوا  وبالتالي  والرغبات، 
مع  تزداد  بل  لها،  سقف  ولا  تشبع،  لا  فالرغبات  للتحقيق. 
زيادة الثروة. وفي حين أنها قد توفر متعة فورية، إلا أن الإشباع 
رُصِدت  وقد  العقلية،  بالصحة  ضاراً  يكون  ما  غالبًا  الفوري 
بالفعل حالات لتأثر كيمياء الدماغ وأنماط السلوك نتيجة لخلل 
عصبي  اضطراب  وهو  العصبي،  الكيميائي  المكافأة  نظام  في 
ينشأ إما نتيجة الإدمان أو الاستهلاك القهري، ويتخذ ذلك 
العاطفي المتمثل في  الاضطراب عدة مظاهر وأعراض، أبرزها 

القلق المتزايد والتوتر وعدم استقرار المزاج.

تعاليم الإسلام ملاذًا من جحيم المادية
ل الدراسات الحديثة إلى الآثار  النفسية والسلوكية  قبل أن تتوصَّ
الديون  على  قائم  استهلاكي  مجتمع  في  العيش  على  المترتبة 
الربوية. تطرَّقت تعاليم الإسلام في غير موضع في القرآن الكريم 
سعادة  على  الربوية  للقروض  الضارة  الآثار  عن  الحديث  إلى 
الإنسان وطمأنينته، ليتبين لنا كيف أن السعي وراء المكاسب 
المالية على حساب الصحة الأخلاقية والعقلية يمكن أن يؤدي 
تعالى:  فيقول  العقلي)7(،  والاتزان  بالذات  الشعور  تشويه  إلى 
تَخَبَّطُهُ  قُوۡمُ الذي يـَ قُوۡمُوۡنَ اِلَّ كَمَا يـَ كُلُوۡنَ الربِّٰوا لَ يـَ ﴿الََّذِيۡنَ يَۡ

 )8(.﴾... يۡطٰنُ مِنَ الَمسِّ الشَّ
 : وتعليقًا على الآية السابقة، يقول سيدنا المصلح الموعود
»إنه كما لا يرى المجنون العواقب على أفعاله، فكذلك  الذين 
يدفعون الفائدة ينخفض إحساسهم بالكرامة ويصابون بعادة 



31

”

”

الإهمال والتسرع، وبالتالي يكونون أشبه بالمصاب بالجنون«)9(.. 
ى فيه القروض الربوية،  وما يشهد به الواقع، أنه في مجتمع تتفشَّ
يميل أصحاب رؤوس الأموال إلى تقديم القروض دون التحقق 
من قدرة المقترض على السداد. وفي المقابل، لا يفكر المقترضون 
دائمًا، لا سيما الواقعون في فخ شره الاستهلاك، لا يفكرون في 

مدى قدرتهم على سداد ديونهم.)10(

موقف الإسلام بين الزهد والرفاه
للسلوك  المسيرة  القوى  أهم  من  اعتباره  يمكن  المال  إن حب 
البشري منذ أقدم العصور. فالرغبة في امتلاك المقتنيات المادية، 
والمقترنة بالطموح المفرط الذي هو في غير محله والهادف غالبًا 
لتجاوز الآخرين في الثروة أو المكانة أو المنزلة الاجتماعية، إنما 

هي أصل معظم الصراعات البشرية.
يدعُ في أي وقت إلى عيش حياة حرمان، حتى  لم  والإسلام 
بالنسبة للقادرين على تحقيق الرفاه الاقتصادي، فإن الإسلام 
يدعوهم إلى ممارسة اقتصاد استهلاكي متوازن حيث يتم تقليص 
بشكل كبير  والاقتصادية  الاجتماعية  الظروف  في  التفاوتات 
مقارنة بتلك الموجودة في المجتمعات الرأسمالية المعاصرة. والمنظور 
الإسلامي للحياة يشجع الأفراد القادرين على تحقيق مستوى 
وسائل  بعض  عن  طواعية  التنازل  على  أعلى  مادي  معيشي 

الراحة والمساهمة في تحسين الظروف الاقتصادية للآخرين بروح 
ٰ تُنفِقُوا۟  نَالُوا۟ ٱلْبَِّ حَتَّ التضامن الإنساني، فيقول تعالى: ﴿لَن تـَ
مَِّا تُِبُّونَ...﴾.)11( كما حمل القرآن الكريم لواء مواجهة النزعة 
مَنِ  رءََيْتَ  تعالى: ﴿أَفـَ قوله  منها  آية،  البغيضة في غير  المادية 
ٱتََّذَ إِلََٰهُۥ هَوَىٰهُ...﴾)12( كما أولى خاتم النبيين صلى الله عليه وسلم أهمية كبيرة 
جدًا للحياة البسيطة وبغَّض إلى الناس الترف الذي لا طائل 
من ورائه، فقال: »من أصبح منكم آمنا في سربه، معافى في 

جسده، عنده قوت يومه، فكأنما حيزت له الدنيا.«)13(

شريعة الإسلام وضبط عمليتي الاستدانة والإقراض
شريعة الإسلام تراعي في كل دقائقها مقتضيات الفطرة، لذا 
فهي شريعة تتسم بالمرونة، ومرونتها لا تتنافى مع كونها شريعة 
ين، فهو يندرج  حازمة ضابطة، وبالنسبة لموضوع اللجوء إلى الدَّ
بدرجة  مكروه  أمر  أنه  بمعنى  »الاضطراريات«،  عنوان  تحت 
أمر  تباح ممارسته عند الاضطرار فقط، وهذا  أنه  كبيرة، غير 
نفسه  يُذِلَّ  أن  على  الطبيعي  الإنسان  يُقدِم  لن  إذ  بدهي، 
بالاستدانة دونما حاجة إلى ذلك. وبالنسبة لعملية الإقراض، 
والقرض  حسنة،  قروض  تقديم  في  ترغِّب  الإسلام  فشريعة 
الحسن قرض لا تترتب عليه فائدة ربوية، ومع ذلك فإن عبئًا 

نفسيًا ثقيلا للغاية يقع على المستدين من أجل سداد دينه. 

أنها  حين  وفي  الثروة.  زيادة  مع  تزداد  بل  لها،  سقف  ولا  تشبع،  لا  فالرغبات 
بالصحة  ضاراً  يكون  ما  غالبًا  الفوري  الإشباع  أن  إلا  فورية،  متعة  توفر  قد 
نتيجة  السلوك  وأنماط  الدماغ  لتأثر كيمياء  بالفعل حالات  رُصِدت  العقلية، وقد 
إما  ينشأ  عصبي  اضطراب  وهو  العصبي،  الكيميائي  المكافأة  نظام  في  لخلل 
مظاهر  عدة  الاضطراب  ذلك  ويتخذ  القهري،  الاستهلاك  أو  الإدمان  نتيجة 
القلق المتزايد والتوتر وعدم استقرار المزاج. العاطفي المتمثل في  وأعراض، أبرزها 



        التقوى         يونيو 322025 

يمكن استشعار  ثِقل العبء النفسي الناشئ عن الاستدانة، 
الجذر  يحملها  التي  الدلالات  استكناه  خلال  من  وذلك 
الُ  اللغة »الدَّ العربي »دَ يَ نَ«، فبحسب مقاييس  اللغوي 
روُعُهُ كُلُّهَا. وَهُوَ جِنْسٌ  رجِْعُ فـُ واَلْيَاءُ واَلنُّونُ أَصْلٌ واَحِدٌ إلِيَْهِ يـَ
يـَـدِينُ  لَهُ  دَانَ  قَالُ  يـُ اعَةُ،  الطَّ ينُ:  فَالــدِّ  . واَلذُّلِّ الِنْقِيَادِ،  مِنَ 
مُطِيعُونَ  أَيْ  دِينٌ،  وْمٌ  وَقـَ وَطَاعَ.  قَادَ  واَنـْ أَصْحَبَ  إِذَا  دِينـًـا، 

قَادُونَ.«)14( مُنـْ
إن الإسلام يعمل على تعزيز ثقافة المواساة والتراحم والتكافل 
داخل المجتمع بحيث يمكن أن يرتقي بالمعاملات المالية لتكون 
أكثر صحة وأخلاقية وتعاطفًا. مثل هذا النهج من شأنه أن 
أهمية  مالية ويؤكد على  معاملة  الإنسانية في كل  القيم  يعزز 

الموازنة بين الحكمة المالية والرفاهية العقلية.

الهوامش:لهوامش:
Dr. Clare Lally, ConsumerDr. Clare Lally, Consumer  .  .11

  Debt and MentaDebt and Mental Healthl Health  

Merlyn Holkar, Financial difficultiesMerlyn Holkar, Financial difficulties  ..22
  and suicide: takingand suicide: taking  

a closer look at the numbersa closer look at the numbers
  

  Ryu S., Fan L., The RelationshipRyu S., Fan L., The Relationship . .33
  Between Financial WorriesBetween Financial Worries

and Psychological Distressand Psychological Distress
Among US AdultsAmong US Adults  

  
44. مجلة التقوى، نوفمبر . مجلة التقوى، نوفمبر 

20192019 يوم دون شراء يوم دون شراء

55.  مجلة التقوى، إبريل .  مجلة التقوى، إبريل 20232023  
متاع الحياة الدنيا هلمتاع الحياة الدنيا هل

 يحقق لنا سعادة حقيقية؟!،  يحقق لنا سعادة حقيقية؟!، 

66. )آل عمران: . )آل عمران: 1515((

 . .Ahmed Danyal Arif & DrAhmed Danyal Arif & Dr..77
::Bilaal Dar, Smitten with InsanityBilaal Dar, Smitten with Insanity

How Debt UnderminesHow Debt Undermines  
  Mental Mental HealthHealth  

88.  )آل عمران: .  )آل عمران: 1515((

Mirza Bashir-ud-DinMirza Bashir-ud-Din   . .99
,,Mahmud AhmadMahmud Ahmad  

  The Holy Quran with EnglishThe Holy Quran with English      
 , ,Translation and Translation and CommentaryCommentary

Vol 10 edition 2018 Vol 10 edition 2018 pp. . 427427  

1010. مرزا طاهر أحمد، الإسلام . مرزا طاهر أحمد، الإسلام 
والتحديات المعاصرة، الطبعة والتحديات المعاصرة، الطبعة 22،،

 ص  ص 179179، الشركة الإسلامية، الشركة الإسلامية
 المحدودة، لندن المحدودة، لندن

1111.  )آل عمران: .  )آل عمران: 9494((
1212. )الجاثية: . )الجاثية: 2424((

1313.  )رواه البخاري في الأدب المفرط(.  )رواه البخاري في الأدب المفرط(
1414. ابن فارس، مقاييس اللغة، تحت "د ي ن". ابن فارس، مقاييس اللغة، تحت "د ي ن"



		 أشواق على الطريق
أن  يوشك  وأنا  الخواطر  هذه  في كتابة  بدأت  قد  كنت 
مع  الثقلين صلى الله عليه وسلم،  وعظيم  الكونين  سيد  مع  لقاء  يجمعني 
وارتقي  والآخرين،  الأولين  سبق  الذي  الكامل  الإنسان 
رب  عند  مقرب  ملك  إليها  يصل  لم  بقعة  إلى  المقام  به 

العالمين.. 
ممن  أكون  وهل  حبيبي؟  يا  بزيارتك  أليق  هل  ترى 
من كل  الشريف  قبرك  وزوار  ضيوفك  من  بهم  تفخر 
خجلا  منك  وجهي  سيسود  أم  الدنيا؟  بقاع  من  بقعة 
وتقصيرا؟  ذنوبا  الأرض  بقراب  اتيتك  وقد   وحياء 

حبيبك  يدي  بين  تفضحني  ولا  عيوبي  فاستر  رب  يا 
مني  أره  الجميل،  وتظهر  القبيح  تستر  من  يا  وحبيبي... 
كل حسن واستر عنه مني كل قبيح وما أكثره... يا رب 
لا تكسر قلب حبيبك وحبيبي بذنبي وعصياني، ولا تحزن 
فؤاده بعجزي وكسلي وقعودي وسفول همتي، إنه يارب قد 
لنا الأسوة والقدوة والمثل، وهو يرجو  فارقنا بعد أن ترك 
منا الكثير والكثير، فساعدني يا الله على أن أسير في درب 
عينه، وأن أحذو  أعمل عملا يسعده ويقر  يرضيه، وأن 
حذوه وحذو صحابته الكرام في البذل والتضحية والفداء 
حتى يطمئن قلبه أنه قد خلف رجالا لا تكتحل عيونهم 

بالنوم حتى يرافقوه في أعلى الجنان..
الشوق  مزق  وكم  اللقاء،  لهذا  انتظاري  طال  كم 
أنا  وها  العزيز..  وموطنك  أرضك  لزيارة  كبدي 
روحي،  إليك  تسبقني  انتظار  وطول  صبر  جميل  بعد 
مسجدك  إلى  الطريق  في  قلبي  دقات  وتتسارع 
عينيَّ  في  وتترقرق  عقلي،  في  الكلمات  تحتبس  المبارك، 

 الدموع، فتارة أحبسها وتارة تغلبني فتنهمر..	

33

”
د. أسامة عبد العظيم

)مصر(

خواطر من البقاع المقدسةخواطر من البقاع المقدسة



وهل  المصطفى صلى الله عليه وسلم؟  مدينة  بزيارة  سأحظى  حقا  هل 
فيه هو وصحبه  سأنعم بالصلاة في مسجد كان يصلي 
الكرام رضوان الله عليهم أجمعين؟ آه يا حبيبي لو تلامس 
قدماي الخاطئتان موضعا وطئته قدماك الشريفتان! آه لو 
يتعفر جبيني بتراب نعليك في طريق سلكته! آه لو يتنعم 
صدري بنسيم هواء لامس خدك الطاهر، آه لو يستند 
أعرف  ليتني  ظهرك!  بملامسة  تشرف  جدار  إلى  ظهري 
صخرة رقيتها لأنكب عليها مقبلا ومحتضنا! لله ما أكرم 
بقعة عشت بها يا حبيبي يا رسول الله! هنيها لأحجارها 
برؤية  أعينها  تكحلت  التي  وطيورها  ونخيلها  وأشجارها 

محياك الشريف..
مًا شطر مدينة النور زائرا  إنني لم أنطلق بعد في سبيلي مُيَمِّ
تعتمل  الشوق  مشاعر  ولكن  المصطفى،  حبيبي  ساكنها 
الفيافي، فيا  من الآن في قلبي كغلي مرجل قاطرة تجوب 
ترى ماذا عساه أن يحدث حين ألتقيك حقا يا حبيبي؟!

 سلام على المهاجرين وسيدهم	
المنورة، ست  للمدينة  الطائف  من  طويلة  الرحلة  كانت 
حافلة  في  وثيرة  مقاعد  على  قضيناها  يزيد  أو  ساعات 
مكيفة الهواء ومعنا طعامنا وشرابنا مما لذَّ وطاب، ورغم 

 ذلك أصابنا ما أصابنا من المشقة والتعب!	
الصادقين  من  النفر  أولئك  حال  في  بخاطري  سرحت 
المصطفى صلى الله عليه وسلم  بالحبيب  إيمانهم  ثمن  دفعوا  الذين  الأوائل 
تلك  قطع  قرروا  حين  بحق  رجالا  ثمينا، كم كانوا  غاليا 
غير  ورسوله  الله  إلى  الهجرة  رحلة  في  الطوال  المسافات 
ولا  والعطش،  بالجوع  مبالين  ولا  الشديد،  بالحر  عابئين 
بذل  أي  الصحاري..  وسباع  الأرض  هوام  من  خائفين 
هذا وأي تضحية تلك؟ إنها نموذج يسطره التاريخ بمداد 
من ذهب على مر العصور.. من اليسير على الإنسان أن 

يعلن اعتناقه لفكرة أو عقيدة أو دين، لكن أن يترجم هذا 
الإعلان بصورة عملية، ويضحي في سبيل دينه وعقيدته 
بأهله ووطنه وماله ودياره بغير تردد ولا حساب فهذا هو 
الإيمان الحق الذي قدمه صحابة النبي صلى الله عليه وسلم للدنيا كلها إلى 

قيام الساعة..
أقارن بكل حزن وأسى  وأنا  الخواطر  تلك  بذهني  دارت 
تكاسلنا  وأضع  الأول،  الرعيل  ذلك  بحال  اليوم  حالنا 
وقعودنا وضعفنا بجوار هممهم التي ناطحت كبد السماء، 
فالواحد منا يتكاسل عن حضور اجتماع ديني، أو الذهاب 
لجلسة روحانية على الرغم من أنه سيستقل سيارة مكيفة، 
المسافات  وسيجلس على مقعد مريح، ولن يقطع تلك 
القصيرة نسبيا سيرا على الأقدام، فقلت في نفسي: لو كنا 
الزمان، وكنا فعلا  الإيمان بإمام  حقا صادقين في دعوانا 
نعد أنفسنا من جماعة الآخرين، فهذا هو الطريق واضح 
انكسار  مع  صادقة  تضحية  غموض،  ولا  فيه  لبس  لا 
الدين كما  بنا  سينصر الله  فقط  حينها  الحدود..  لأبعد 
الذين صدقوا ما عاهدوا الله عليه  الرجال  نصره بأولئك 
والذين  ينتظر..  من كان  ومنهم  نحبه  قضى  من  فمنهم 
وما  انحرفوا  فما  دوما  شعارهم  والاستقامة  الثبات  كان 

 ارتدوا على أعقابهم، وما بدلوا تبديلا..	

 لاحت مشارف طيبة.. واشوقاه لأوقات البداية!	
داعبت  الجمعة  ليلة  بحلول  المؤذنة  الغروب  نسمات  مع 
أرواحنا نسائم طيبة الطيبة، وحطت بنا الرحال في أرض 
المحبوب على مشارف مدينة المصطفى صلى الله عليه وسلم.. ارتفع أذان 
المغرب وتقرر التوجه أولا إلى مسجد قباء لأداء الصلاة ثم 

 الانطلاق بعدها نحو المسجد النبوي..	
إلى  عام  وأربعمائة  ألف  من  أكثر  الخاطرة  بي  عادت 
الأوائل  والمهاجرين  صلى الله عليه وسلم  النبي  قدوم  لحظة  لتشهد  الوراء 

        التقوى         يونيو 342025 

”



الترحيب  لحن  سمعي  إلى  وتناهى  المباركة،  البقعة  لتلك 
ونساءها،  المدينة  رجال  قلبي  بعين  ورأيت  النبيين،  بخاتم 
وصبيتها يهرعون جميعا في دروب المدينة قاصدين مشارفها 
في انتظار صاحب الثغر الباسم والوجه الأغر بكل لهفة 

وشوق..
كانت الهجرة هي نقطة البداية في مسيرة نصر الإسلام 
المغرب  فيه  صلينا  الذي  قباء  مسجد  وكان  وتقدمه.. 
بداية العهد الإسلامي في المدينة المنورة وكان أول مسجد 
بني في الإسلام.. هاجت في نفسي أشواق الذكرى نحو 
عز  الرحمن  طريق  في  المسير  خطوات  وأوائل  البدايات 
وجل.. وتذكرت قول أحد الصالحين حين تأوه متأسفا: 
»واشوقاه لأوقات البداية!«، وقد صدق، فالبدايات دوما 
بالجهد  مكللة  بالحماس،  مفعمة  بالصدق،  مليئة  تكون 
الشاق والبذل والتضحيات الجسام.. ثم ما يلبث تعاقب 
الأيام وتباعد الأزمان أن يصيب القلب بالفتور، والحماسة 

المتوقدة بالكسل والخمول..
حافظ  لمن  طوبى  ثم  وطوبي  بدايته،  صحت  لمن  فطوبى 
تعالى،  الله  إلى  سيره  طوال  متقدا  الحماسة  مشعل  على 
العزيمة..  وتراخي  والكسل  للتواني  فريسة  روحه  يترك  ولم 
قلوبهم  في  خمدت  قد  وغيرنا  أنفسنا  نرى  ونحن  واليوم، 
الجياشة،  العاطفة  جوانحنا  بين  وانطفأت  الإيمان،  جذوة 

المصطفى صلى الله عليه وسلم  الحبيب  وصية  إلى  نكون  ما  أحوج  فإننا 
حين سأله أحد الناس قائلا : يَ رَسُولَ اللَِّ أَخْبِْنِ أَمْراً فِ 
عْدَكَ قَالَ: »قُلْ آمَنْتُ بِللَِّ  الِْسْلَمِ لَ أَسْأَلُ عَنْهُ أَحَدًا بـَ
ثَُّ اسْتَقِمْ«)1(، فكأن النبي صلى الله عليه وسلم أراد تنبيه السائل وتنبيهنا 

جميعا على خطورة الفتور بعد فورة البدايات القوية.. 
الإيمان  وإعلان  البيعة  يوم  لمشاعر  الأيام  بنا  تعود  لو  آه 
فليقارن  جماعته،  في  والدخول  الموعود  المسيح  بصدق 
كل منا حاله الآن بتلك الحال في لحظة الصدق الصافية 
يوم فارق الدنيا كلها من حوله معلنا بيعته، ويوم تحدي 
العقبات وتخلي عن  الظروف والصعاب وتجاوز كل  كل 
كل الروابط والعلاقات من أجل رضا الله تعالى والإيمان 
بمبعوثه السماوي.. ترى هل يتوق كل منكم مثلي لإيمان 
البدايات،  وإخلاص  البدايات،  وصدق  البدايات، 
ويقين البدايات، ورقة القلب ودمعة العين في البدايات؟ 
وارزقني  العالمين،  إليَّ يا رب  فردها  إليها  أتوق  إني  اللهم 
سبحانه  الحق  بقول  عاملا  الممات  حتى  عليها  الثبات 

 وتعالى: ﴿واَعْبُدْ ربََّكَ حَتَّ يَْتِيَكَ الْيَقِيُن﴾)2(	

في رحاب الروضة الشريفة،  آتاني الله كفلين من رحمته!
في  بالصلاة  تعالى  الله  شرفني  المباركة  الرحلة  هذه  في 
الروضة الشريفة مرتين في أقل من يومين، وعقب زيارتي 

أنفسنا  نعد  فعلا  وكنا  الزمان،  بإمام  الإيمان  دعوانا  في  صادقين  حقا  كنا  لو   

غموض،  ولا  فيه  لبس  لا  واضح  الطريق  هو  فهذا  الآخرين،  جماعة  من 

بنا  الله  سينصر  فقط  حينها  الحدود..  لأبعد  انكسار  مع  صادقة  تضحية 

فمنهم  عليه  الله  عاهدوا  ما  صدقوا  الذين  الرجال  أولئك  به  نصر  كما  الدين 

والاستقامة  الثبات  كان  والذين  ينتظر..  كان  من  ومنهم  نحبه  قضى  من 

تبديلا. بدلوا  وما  أعقابهم،  على  ارتدوا  وما  انحرفوا  فما  دوما  ”شعارهم 

”



ؤْتِكُمْ كِفْلَيِْ  ﴿...يـُ الكريمة  الآية  هذه  استشعرت  الثانية 
زيارة  شرف  من  أعظم  رحمة  فأي  رحََْتِهِ...﴾)3(..  مِنْ 
يومين  في  مرتين  المباركة  روضته  في  والصلاة  الحبيب، 
الاحترازية  الإجراءات  تعقد  يعرف  ومن  متتاليين.. 
كورونا،  بعد  من  وغيرها  الشريفة  الروضة  زيارة  في 

 فهو وحده فقط سوف يدرك ما أعنيه..	
فيها  والصلاة  الشريفة،  الروضة  فزيارة  يعرف،  لا  ولمن 
أن  أولا  فعليك  أمرا هينا ولا يسيرا..  ليست  هذه الأيام 
التي  الذكية  التطبيقات  أحد  على  من  موعد  تقوم بحجز 
قبل  الحجز  يكون  أن  على  لذلك،  الحكومة  خصصتها 
الموعد بفترة كافية نظرا للضغط والإقبال على الحجز.. ثم 
إن يسر الله لك الحجز فعليك التقيد به ولا يسمح لك 
بالحجز لزيارة أخرى إلا بشرط مرور شهر كامل على موعد 
دقيقة  مراجعة  الروضة  باب  على  وهناك  الأولى،  الزيارة 
لكل زائر للتأكد من صحة تصريحه، وذلك بعمل مسح 

 إلكتروني لكود QR الموجود في التصريح..	
الله  رحمة  ولعل  قليلا..  اتضحت  قد  الآن  الصورة  لعل 
بالتكرم على العبد الفقير بزيارتين في يومين متتاليين باتت 

جلية..
بدأت  حين  أنني  فالحقيقة  آخر،  بيتا  الشعر  من  وأزيد 
واحدا  تصريحا  ولا  أملك  أكن  لم  الخميس  يوم  رحلتي 
سابق  أسبوع  مدار  فعلى  الشريفة،  الروضة  لزيارة 
أستطع،  ولم  يوم  للزيارة كل  الحجز  عبثا  حاولت  للرحلة 
لهذا  استحقاقي  بعدم  شعور  نفسي  إلى  يتسلل  وبدأ 
الحجز  أحاول  الرحلة كنت  طريق  في  وفجأة  الشرف.. 
البشريات،  أولى  تلك  وكانت  تعالى،  بفضل الله   فوفقت 
الثانية من حيث لا أحتسب. المهم  ثم رزقني الله بالزيارة 
بابه  الحبيب  لي  ففتح  واحدة  زيارة  في  أطمع  أنني كنت 
ثانية،  الباب  لي  فتح  ثم  قدومي،  فور  وسلمت  فزرت 
وقت  حان  لما  نافلة  أخرى  مرة  عليه  وسلمت  فزرته 

 رحيلي، فلله الحمد في الأولى والآخرة.. 	
لا  فعلا  أنك  فالحق  تغتري،  لا  نفس  يا  مهلا  لكن، 
تستحقين ولو ذرة من تراب نعلي الحبيب المصطفى صلى الله عليه وسلم، 
لكنه كريم، وهو بنا رؤوف رحيم، والكريم يقبل على زائره 
ومصائبه..  حاله  أيا كانت  ترحابة  ونفس  بشوش  بوجه 
ومن تمام مروءته ونخوته صلى الله عليه وسلم فهو يغض الطرف عن عيوب 
أنهم  زواره وتقصير قاصديه، ويعاملهم معاملة يظنون بها 
ذوي  الرجال  أخلاق  من  والله  وهذا  إليه،  الناس  أقرب 

 المروءة والكرم فما بالنا بسيد الكرماء صلى الله عليه وسلم.. 	
زواره  دون  بابه  يغلق  رحيما كريما  عزيزا  ملكا  رأيت  هل 
وقاصديه أيا كانوا!! فبمثل هذا الكرم عاملتني يا حبيبي 
العيب،  مني  الحرج، وسترت  رفعت عني  رسول الله..  يا 
وغضضت الطرف عن التقصير، فلم ترق أبدا ماء وجهي، 
بل ما أشعرتني بعيبي وتقصيري، أقبلت على عبدك ومحبك 
إقبال من يترقب مجيء غائب عزيز عليه، ما أحلمك يا 
وضعفي!  تقصيري  رغم  عني  وجهك  تدر  لم  إذ  سيدي 
وكيف لا وأنت سيد الخلق وأعظم من تخلَّق بأخلاق رب 
العالمين؟! يأتيك الكسير والكسيح والمريض والفقير فتبش 
لهم جميعا وتستبشر بهم، وتلقاهم لقيا الكرام المحبوبين، لا 
ومحاسن  الكرم  عنوان  أنت  لأنك  بل  لذلك،  أهل  لأننا 
فصلاة  وأهلها..  بها  أحق  سيدي  يا  وانت  الأخلاق، 
السموات  دامت  ما  دائمين  حبيبي  يا  عليك  وسلاما 
والأرض، عشقي لكم يزداد كل حين، ومقامكم فى فؤادي 
الدين..  يوم  تحرمني صحبتك  فلا  عليين،  أعلى  بلغ  قد 

آمين يا رب العالمين.

الهوامش:
1 )مسند أحمد, كتاب مسند المكيين(	.
2 )الحجر: 100(	.

	3 )الحديد: 29(.



altaqwa.net




